

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

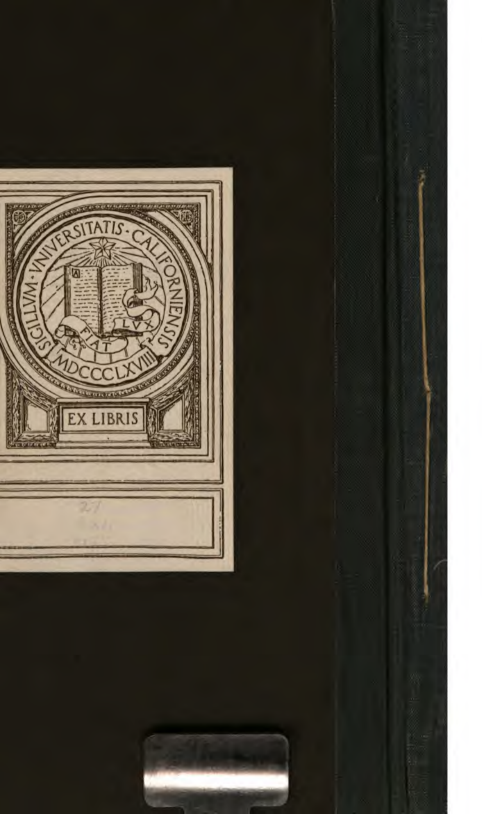
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

BR 65 B36G1







Jakiew. Of California

## DE

## ASILIO, GREGORIO NAZIANZENO NYSSENOQYE

## PLATONIS IMITATORIBYS.

DISSERTATIO INAVGVRALIS

QVAM

AMPLISSIMI PHILOSOPHORVM ORDINIS

CONSENSV ET AVCTORITATE

IN ACADEMIA GEORGIA AVGVSTA

AD

SVMMOS IN PHILOSOPHIA HONORES

RITE CAPESSENDOS

SCRIPSIT

CAROLVS GRONAV

BRVNSVICENSIS.



GOTTINGAE
OFFICINA HOFERIANA TYPIS EXPRESSIT.
MCMVIII.

2651

HO VIVI AMMONIJAŠ

## EXCHANGE

De dissertatione probanda ad ordinem philos. rettulerunt Ed. Schwartz et F. Leo.

Examen rigorosum habitum est a. d. III. kal. Maias MCMVIII.

# PARENTIBVS OPTIMIS



Ut patres, qui ante Basilium, Gregorium Nazianzenum Nyssenumque fuerunt, in dogmatis rationibusque comprobandis Platonis imprimis usi erant sententiis, cum minime abhorrerent a Christianorum doctrinis, sic tres illos Cappadocios qui nominantur episcopos multa Platoni debere hoc opusculo demonstrare mihi proposui.

Plane quidem apertum est Platonis sententiis eos maxime usos esse iis locis, quibus de Christianorum rationibus vel similibus disputabant. Sed Basilii multo magis intererat instituta atque cultus ecclesiae constituere, quam eius dogmata probare vel explanare; Nazianzenus autem artem rhetoricam et eloquentiam pluris aestimabat quam ea, quae ad philosophiam ipsam pertinent. Quibus de causis apud Basilium duobus libris exceptis, illo, qui Hexaemeron' inscribitur (Migne, Patr. Graec. vol. 29 Bas. op. I p. 1-208.) illoque, quo de libris gentilium agit (III, 564 seq.), nihil fere exstat, quod ad Platonem aliosve redit philosophos, et Nazianzenus magis singulis Platonis utitur verbis et vocibus quam illius sententiis, quae tamen imprimis in orationibus theologicis (II, 11-172) inveniuntur. vero Nyssenus Platonis utebatur sententiis; sed cum sollertis esset ingenii, non solum eius aliorumque philosophorum rationibus nitebatur, sed acerrimis etiam sententiis has ipsas, quibus modo pro armis usus erat, refutabat rationes, quando ab ecclesiae dogmatis abhorrebant: veritas enim ei sola inerat in iis doctrinis, quibus rationes Christianae facilius comprehendi possent, ut ipse III. 106 C ait. Quo factum est, ut Platonis imprimis sententias in usum suum converteret; sed ut apud Nyssenum, sic etiam etsi rarius apud Basilium et Nazianzenum ceterorum omnium fere philosophorum et nomina et summae saltem sententiae commemorata sunt. Platonicorum autem ne nominis quidem mentio fit.

Quam ob rem, antequam exposuissem, quae ex Platonis dialogis sumpsissent Basilius et uterque Gregorius, demonstrandum mihi esse videbatur, quae ratio interesset inter Platonicos qui nominantur recentiores et illos episcopos.

In libro contra Eunomium Cyzici episcopum scripto (II, 243 seq.) Gregorius Nyssenus identidem illi opprobrio dat, quod doctrinas suas comprobaverit sententiis atque rationibus, quas ex Platone et Aristotele, ex Stoicis et Epicuro nec minus ex Philone Iudaeo sump-Sed ut ex eo, quod illorum philosophorum rationibus Eunomium usum esse dicit, eum ipsum hos philosophos legisse vel certe novisse iam colligi potest, sic Gregorius multa his ipsis debet philosophis, excepto quidem Epicuro, quem semper impugnat. 1) Offendit sane, quod Gregorius omnibus fere veteribus philosophis usque ad Platonicos enumeratis Eunomium non obiurgat, quod etiam Platonicorum, Plotini vel Porphyrii sententias in usum suum converterit, praesertim cum episcopi inimico essent animo in Platonicos eoque facilius Eunomio id opprobrio dari posset. Praeterea autem neque in libris contra Eunomium neque usquam in operibus suis Plotini vel Porphyrii vel aliorum Platonicorum mentionem habet, neque quicquam apud eum exstat, quod ad Platonicos ipsos referri possit.

 <sup>1)</sup> Aristotelem ipsum, cuius doctrinae ut nefariae a catholicis eo tempore damnabantur, prorsus non contemnebat.
 Exempli gratia multis locis III, 353 B 12 seq. — I, 697 C 11 seq. — I, 972 A 7 seq. — Aristotelis exponit de virtute sententiae, ut medium quoddam sit inter duo mala.

Eodem modo et Basilius et Gregorius Nazianzenus, quamquam alios philosophos saepissime nominant eorumque rationibus interdum utuntur, ne nominis quidem Plotini mentionem faciunt, et solus Nazianzenus uno loco (vol. 35; — I, 717B) Porphyrii nomen commemorat, vel potius eius quindecim adversus Christianam doctrinam libros ut mendaciis et ineptiis plenos.

Compluribus locis Nazianzenus omnes fere Graecorum philosophos enumerat, Platonicos autem omittit. Sic I, 780 B seq. de Caesario fratro mortuo suos consolans ,μὴ πενθῶμεν', inquit, ..., σχοπῶμεν δὲ οὕτως ... οὐ φιλοσοφήσει (Caesarius) τὰ Ἰπποχράτους καὶ Γαληνοῦ καὶ τῶν ἀντιθέτων ἐκείνοις; ἀλλ' οὐδὲ κακοπαθήσει νόσοις. ... ὀυκ ἀποδείξει τὰ Εὐκλείδου καὶ Πτολεμαίου καὶ Ἡρωνος; ἀλλ' οὐδὲ ἀλγήσει τοῖς ἀπαιδεύτοις ψυσῶσι μείζονα. Οὐ καλλωποιεῖται τοῖς Πλάτωνος καὶ ᾿Αριστοτέλους καὶ Πύρξωνος καὶ Δημοκρίτοις δή τισι καὶ Ἡρακλείτοις καὶ ᾿Αναξαγόραις, Κλεάνθαις τε καὶ Ἐπικούροις, καὶ οὐκ οἶδ' οἶστισι τῶν ἐκ τῆς σεμνῆς Στοᾶς καὶ ᾿Ακαδημίας; ἀλλ' οὐδὲ φροντίσει ὅπως διαλύση τούτων τὰς πιθανότητας.

Horum igitur virorum doctrinis Caesarius Alexandriae, qua in urbe mathematicae maxime et medicinae arti studebat (Greg. Naz. I, 761 seq.), operam dedisse videtur. Sed in philosophorum qui afferuntur numero Platonici non sunt, neque ex verbis: ,οὐκ οἶδ' οἶστισι τῶν . . . . ἐκ τῆς ἀκαδημίας' quicquam effici potest.

Eosdem aliosque philosophos I, 596 seq. et II, 24 B enumerat. I, 568 A 10 iratus exclamat: ,ταῦτα Πλάτωνες αὐτὸν (Julianum) καὶ Χρύσιπποι καὶ ὁ λαμπρὸς Περίπατος καὶ ἡ σεμνὴ Στοὰ καὶ οἱ τὰ κομψὰ λαρυγγίζοντες ἐξεπαίδευσαν. • ταῦτα ἡ τῆς γεωμετρίας ἰσότης (his verbis manifeste respicit Gregorius ad Plat. Gorg. 508 A: ἡ ἰσότης ἡ γεωμετρική) καὶ οἱ περὶ δικαιοσύνης λόγοι (quos Socrates in Gorgia habet cum Polo et Callicle), καὶ τὸ χρῆναι ἀδικεῖσθαι μᾶλλον αἰρεῖσθαι ἡ ἀδικεῖν

(cf. Gorg. 469 C: . . . έλοίμην αν μαλλον αδικεῖσθαι  $\tilde{\eta}$  αδικεῖν . . . cf. pag. 69). Ταῦτα οἱ γενναῖοι διδάσκαλοι καὶ τῆς βασιλείας συναγωνισταί . . . οῆς ἐκ τῶν τριόδων καί τῶν βαράθρων ἑαυτῷ συνελέξατο . . .

Obiurgat igitur Nazianzenus his verbis Julianum, quod "Platones et Chrysippos" magistros et imperii defensores ex triviis sibi collegerit. Verbo autem "Platones" eum non tam ad eos respicere philosophos, qui Platonis docebant rationes, quam ad ipsum Platonem ex eo apparet, quod ipsius Platonis affert e Gorgia sententias. Sed quamquam etiam cogitari debet de Platonicis, quorum sententiis Julianus contra Christianos utebatur, tamen ex his colligi non potest, utrum Gregorius eorum accuratius noverit doctrinas an non.

Praeterea cf. III, 1188 v. 303 seq. — III, 684 v. 42 seq. — quibus locis multi commemorantur philosophi, Platonicorum vero mentio non fit.

Sed pergamus. Nonnullis locis, etsi perraro, afferri videntur Platonicorum doctrinae, quae indicantur verbis velut: οἱ Ἦληνες, οἱ ἔξωθεν al. Sed hae sententiae ut nunquam Platonicorum ipsorum sunt, sic etiam apud alios exstant philosophos vel eo tempore perusitatae fuisse videntur.

Pauca afferam exempla. III, 192 A 8 Nazianzenus verbis, quae sunt: κατὰ τὴν Ἑλληνικὴν ἀνακύκλωσιν, ad opinionem eorum alludit, qui temporum quodam circuitu eadem putabant semper renovari in rerum natura atque ita deinceps fore sine cessatione. Quam sententiam interpres quidam, nomine Billius, Platonicorum fuisse dicit et Augustini locum affert de civ. dei X 30: ,falso quibusdam est Platonicis creditus quasi necessarius orbis ille ab iisdem abeundi et ad eadem revertendi. Necessarium autem hunc orbem eos putare scholiasta deinde exponit, ne quando, cum certus esset animarum numerus a deo in principio creatus, homines deessent, qui terram incolerent.

Fuit igitur haec Platonicorum opinio — cf. Plot. Ennead IV, 3,12: . . τὸ πᾶν . . κατὰ λόγους ἀεὶ ἐστηκότας ἐν χρόνοις περαινόμενον καὶ κατὰ χρόνους ἀεὶ εἰς τὸ αὐτὸ καθιστάμενον ἐν μέτροις βίων ώριςμένων . . . ἔν τε καθόδοις ψυχῶν καὶ ἀνόδοις καὶ εἰς τὰ ἄλλα σύμπαντα . . 'cf. etiam IV, 4,9 etc.

Sed sumpserunt Platonici hanc sententiam ex Platone, qui omnes animas a deo in principio simul creatas esse putabat — cf. Tim. 41 D. — Idem animas una cum deis circuitos quosdam facere exponit in Phaedro inde a pag. 246. — 246 B: ,πάντα, inquit, ,ούρανον περιπολεί, άλλοτ' έν άλλοις είδεσι γιγνομένη (ψυχή). Tali in circuitu aliae animae veritatem et iustitiam quin ipsos deos aspicere possunt . . . , ξως ᾶν κίπλφ ή περιφορά είς ταὐτὸν περιενέγκη (247 D) — aliae vero ex circuitu propter peccata elapsae usque ad alium circuitum — μέχρι τῆς ετέρας περιόδου — in corpora transeunt poenasque solvunt. Ad hanc sententiam Plato etiam alludit in Politico 272 D/E: ,ἐπειδη . . . πάντων . . . χρόνος έτελεώθη καὶ μεταβολήν έδει γίγνεσθαι καὶ δή καὶ τὸ γήινον ήδη πᾶν ἀνήλωτο γένος, πάσας έκάστης τῆς ψυχῖς τὰς γενέσεις ἀποδεδωκυίας, δσα ήν έκάστη προσταχθέν . . . . τότε δη τοῦ παντός ό . . χυβερνήτης . . . . είς την αύτοῦ περιωπήν ἀπέστη, τον δε δη κόσμον πάλιν ανέστρεψεν είμαρμένη . . . · Qua quoque in disputatione 269 E Plato verbo utitur, quod est ,άναχύχλη σις.

Quae cum ita sint, nemo affirmare potest verbis illis ,κατὰ τὴν Ἑλληνικὴν ἀνακύκλωσιν Platonicos significatos esse, quamquam verisimile est Gregorium non ignorasse Platonicorum etiam hanc fuisse sententiam.

Eodem modo Platonis simul et Platonicorum aliorumque philosophorum est doctrina, quam III 184 B 4' Nazianzenus exponit. Quo enim loco: ,θεότης ', inquit ,μετὰ σαφκὸς μότης οἶκ ἄνθρωπος, ἀλλ' οἶδὲ ψυχῆς μότης,

οὐδὲ ἀμφοτέρων γωρίς τοῦ νοῦ, δ καὶ μαλλον ἄνθρωπος. Quibus in verbis duae insunt sententiae: altera, qua homo constare dicitur ex corpore, anima menteque, altera, qua homo sola mente definitur. Utraque sententia redit ad Platonem, qui non solum hominem constare dicit ex corpore et anima, animamque rursus dividit in rationalem et irrationalem partem (cf. Tim. 69 C seq. al. loc. — Aristoteles quoque huic assentiebatur sententiae), sed etiam rationali animae parti praecipue substantiam ascribendam esse affirmat (de leg. XII, 959 seq — III 691 C — quem ad locum Cicero alludere videtur in som. Scip. 8: "Nec enim is es, quem forma ista declarat: sed mens cuiusque is est quisque, non ea figura, quae digito demonstrari potest"). Immo Nemesius in pag. 36 (ed. Matth.) σινές μεν, inquit, δν έστι και Πλωτίνος, άλλην είναι την ψυχην και άλλον τον νοῦν δογματίζοντες έχ τριών ιὸν ἄνθρωπον συνεστάναι βούλονται. Πλάτων δὲ οὐ δοκεῖ λέγειν τὸν ἄνθρωπον είναι τὸ συναμφότερον, ψυχήν καὶ σῶμα, άλλὰ Nemesii sententia redit ad dialogos quosdam, qui falso Platonis esse feruntur —: Axioch, 365 E: , jusis uèr γάρ έσμεν ψυχή ζωον άθάνατον έν θνηιώ καθειργμένον φρουρίφ' et Alcib. 129 E seq. Cf. 130 A: ,η οδι αλλο τι χρῆται αὐτῷ (σώματι) ἢ ψυχή; οὐκ ἄλλο... 130 C: έπειδή . . . οὖτε σώμα οὖτε τὸ συναμφότερόν έστιν ἄνθρωπος, λείπεται, οἶμαι, η μηδεν αἶτ' εἶναι, η η  $\hat{\eta}$ είπες τι έστι μηδέν άλλο τον άνθρωπον συμβαίνειν ή ψυχήν. Ad haec verba Plotinus quoque alludit: 1,3: χρωμένη (ψυχή) μεν οὖν σώματι οἶα δργάνω sim. VI, 7,5 Platonem nominans. — I, 1, 10 — I, 1,13 , ήμεῖς ἡ ψυχή.

Quodsi Nemesius (l. c.) Plotinum putasse dicit hominem ex tribus constare, hanc sententiam Platoni quoque maximeque Aristoteli ascribi posse iam commemoravimus. Apollinaris Syrus illa sententia explanare volebat dogma, quod est de trinitate, et Nyssenus in libro contra Apollinarem eam longe a sua distare negat: II, 1140 A; 1233 C etc. — Nazianzenus omnino assentitur huic doctrinae: III, 465, v. 2:

... εκ τριών συγκειμένην (sc. ζσμεν ανθρώπου φύσιν)

ψυχῆς τε καὶ νοῦ καὶ πάχους τοῦ σώματος. Cf. Bas. III, 204 A 9.

Pergamus. Nonnullae praeterea apud Basilium, Gregorium Nazianzenum Nyssenumque exstant sententiae, quae primo adspectu Platonicorum fuisse videntur. Sed omnes istae sententiae aut redeunt ad Philonem Iudaeum, quem noverant tres illi episcopi 1), aut apud patres qui antea fuerunt — Origenem imprimis — iam exstant ex iisque ad sententiam vulgarem permanarunt.

Nyssenus multis locis deum primum creasse dicit mundum eum, qui sola mente percipi possit — quam sententiam nusquam patres tam accurate exposuerunt. In principio, id est ante omne tempus, deus omnium rerum occasiones causas potestatesque momento ac sine ullo temporis spatio fecit (cf. III, 124 seq. I, 70 seq. — imprimis I, 72 A seq. B 5: πάντων τῶν ὅντων τὰς

<sup>1)</sup> Basilius Philonis sententiam quandam affert IV, 700 C (ep. 190, 3 — cf. Phil. ed. Cohn Wendland praef. p. CIV.) Praeterea: Phil. de op. mundi 149 ct Bas. I, 80 B. 2. Denique alia, quae Bas. et Nyss. Philoni debent, Siegfried "Philo v. Alexandria" Ien. 1875 p. 369 affert. — Nyssenus identidem Philonem laudat: II, 804 B Eunomio refutato ait: οῦτω . . . ἔστω εὐρεῖω κείμενου παρά τῷ Ἑβραίῷ (Philonem sign.) τον λόγου το ,ο Θεος προ τῶν ἄλλων ὅσα γευνητά. Quae verba ex libro quodam Philoni non servato sumpta esse videntur (neque Cohnio et Wendlandio editoribus, ut videtur, nota fuerunt). Praeterea II, 748 Philonem laudat — nec minus eum in libro de hom. opif. ad verbum fere exscripsit (Cf. Nyss. I, 135 A seq. et Phil. Iud, de opif. mundi 78 seq. 83 seq.). — Neque de Nazianzeno dubitari potest, quin Philonem noverit.

άφορμας και τας αίτίας και τας δυνάμεις συλλήβδην δ θεὸς ἐν ἀκαρεῖ κατεβάλλετο etc.). Ea vero, quae sensibus percipiuntur ex hoc mundo sensibus non subiecto exstiterunt et apparuerunt: I, 72 B (paulo infra ea supra c. verba): τη δε συγκαιαβληθείση δυνάμει τε καὶ σοφία πρὸς τὴν τελείωσιν έκάστου τῶν μορίων τοῦ χόσμου εἰρμός τις ἀναγχαῖος κατά τινα τάξιν ἐπηχολού-3705v etc." Immo hunc mundum visibilem ab angelis factum esse dicit II. 28 A: .ἐπεὶ οὖν τῆς νοητῆς κτίσεως προϋποστάσης 1) καὶ έκάστης τῶν ἀγγελικῶν δυνάμεων πρός την του πανιός σύστασιν ένεργείας τινός παρά της των πάντων επιστατούσης εξουσίας προσνεμηθείσης, ήν τις δύναμις ή τὸν περίγειον τόπον συνέχειν τε καὶ περικρατείν τεταγμένη, είς αὐτὸ τουτο δυναμωθείσα παρά της τὸ πᾶν οἰκονομούσης δυγάμεως. είτα κατεσκευάσθη τὸ γήινον πλάσμα τῆς ἄνω δυνάμεως άπεικόνισμα.

Eodem modo mundum a deo procreatum esse Philo Iudaeus exponit. Deum enim primum secundum Platonis Timaeum (41 D seq.) eas fecisse narrat creaturas, quae intelligentia sola percipi possint. (Cf. Philo. de opif. mundi 16 seq. 20 seq.) Quas creaturas modo ἰδέας, δυνάμεις vel λόγους appellat, modo vero ἀγγέλους, prout disputat ex philosophi vel theologi persona, iisque ut suis ministris deus mundum fingendum dat (cf. Zeller. III, 2<sup>4</sup> p. 409 seq.)<sup>2</sup>).

Deum ipsum summum bonum et virtutem ipsam esse Philo dicit: II, 263, 30: μόνων ἀγαθῶν ἐστὶν ὁ

<sup>1)</sup> Naz. quoque II, 320 C seq. I. 737 B seq. ,άγγελικάς δυνάμεις primas a deo factas esse dicit — Bas. I, 13 A seq. IV, 136 A — Quae sententia pervulgata fuit. Cf. Orig. de princ. II c. IX seq. — quo loco angelos — νοεςάς ούσίας — primos a deo creatos esse exponit.

<sup>2)</sup> Angelos praeterea episcopi illi putant circa deum agiitare choros; quae sententia in ipsa Christianorum doctrina am usitata fuit, priusquam ex Platone (cf. Phaedr. 250 Β σύν

θεὸς αἴτιος, κακοῦ δὲ οὐδενὸς τὸ παράπαν, ἐπειδὴ καὶ τὸ πρεσβύτατον τῶν ὄντων καὶ τελειότατον ἀγαθὸν ἀντὸς ἦν. Immo pulcherrimum et praestantissimum bonum est: I, 2, 20: ,κρείττων ἢ ἀρετὴ καὶ κρείττων ... ἢ αὐτὸ τὸ ἀγαθὸν καὶ αὐτὸ τὸ καλόν. Cf. V., 344, 17.

Praeterea soli deo ut summo bono essentia obvenit. Malum contra, cum nihil aliud sit nisi boni privatio, (στέρησις ἀγαθοῦ) omnino non consistit — μη ὅν est — Cf. Zeller. III, 24, pag. 434 seq.

Iisdem perusitatis et a philosophis et patribus ecclesiasticis receptis sententiis tres illi episcopi identidem Deum ipsum το χυρίως καὶ πρώτως ον (Nyss. II, 80 D - sim. Naz. II, 120 C seq.) vel tò έξοχώταιον άγαθόν (Nyss. I, 161 C 2) vel επέχεινα παντὸς ἀγαθοῦ (Nyss, III, 93 A 10 — Bas, I, 368 B — 216 B) esse docent; malo autem cum boni sit privatio nullam subsistentiam ascribunt (Nyss. II, 24 seq. -28 C; 32 C. Naz. II, 424 A — Bas. III. 341 B —) Nyss. III, 93 A 10 ait: , . . . . naveds ayadov enexeeva ή θεία φύσις . . . , ή κακία μόνη . . . εἰ κᾶν παράδοξον εἰπείν, έν τῷ μὴ είναι τὸ είναι ἔγει οὐ γὰρ ἄλλη τίς έστι χαχίας γένεσις, εί μή τοῦ όντος στέρησις τὸ δὲ χυρίως ον ή τοῦ ἀγαθοῦ φύσις ἐστίν. Vel II, 32 C 9: ,... πονηρία ... πασα έν τῆ τοῦ ἀγαθοῦ στερήσει χαρακτηρίζεται ου καθ' αύτην ούσα, ουδέ καθ' υπόσιασιν θεωρουμένη . . . τὸ δὲ μὴ ον ουχ υφέστηκε. - 24 D: καθάπερ . . . ή δρασις φύσεως έστι ένέργεια, ή δὲ πήρωσις στέρησίς τις της φυσικής ένεργείας, ούτως καὶ ή άρετη πρός την κακίαν άνθέστηκεν. οὐ γάρ ἐστιν άλλην χαχίας γένεσιν έννοῆσαι ή άρετῆς άπουσίαν'. Praeterea Bas. III. 341 B 14: στέρησις γάρ

εὐδαίμον χοςῷ) ad Platonicos permanavit. Cf. Plot. Enn. I, 8, 2 — aliaque, quae A. Jahn "Bas. plotinizans" p. 19; 43 et Gottwald "De Gregorio Naz. platonico", Diss. Vratisl. 1906, p. 47 seq. afferunt. Naz. II, 72 B; 320 C; 629 C; Bas. IV, 140 illam sententiam coniungit cum Isa. VI, 3.

άγαθοῦ ἐστὶ τὸ κακόν... ὀφθαλμὸς ἐκτίσθη, τυφλοτης δὲ τῷ ἀπωλείᾳ τῶν ὀφθαλμῶν ἐπεγένετο. ὥστε εἰ μὴ ἦν φθαρτῆς φύσεως ὁ ὀφθαλμὸς, οἰκ ἄν ἔσχεν ἡ τυφλότης παρείσδυσιν. οὕτω καὶ τὸ κακὸν οἰκ ἐν ἰδίᾳ ὑπάρξει ἐστὶν, ἀλλὰ τοῖς τῆς ψυχῆς πηρώμασιν ἔπιγίνεταιί.

Quibus cum verbis similia haec Plotini comparanda sunt: Enn. I, 8, 11: ἡ ἐναντία τῷ εἴδει πανιὶ ψύσις στέρησις, στέρησις δὲ ἀεὶ ἐν ἄλλφ καὶ ἐπ αὐτῆς ὀυχ ὑπόστασις. ὅσιε τὸ κακὸν εἰ ἐν στερήσει, ἐν τῷ ἐστερημένφ εἴδυνς τὸ κακὸν ἔσται . . οὐ δὲν . . . δε τ ἄλλο θεν ζητεῖν τὸ κακὸν, ἀλλὰ θέμενον ἐν ψυχῆ οὕτω θέσθαι ἀπουσίαν ἀγαθοῦ εἶναι. Quae ad probanda Plotinus quoque imaginibus quibusdam utitur: I, 8, 5 paupertatem esse dicit privationem eorum, quibus egemus (πενία . . . στέρησις ὧν ἐν χρείφ ἐσμέν) et deformitatem defectum quendam speciei — αἰσχρὸν φανταζόμεθα τῆ τοῦ εἴδους ἐλλείψει — cf. I, 8, 5; 9.

Illa vero de oculis imagine, quam Aristoteles primus adhibebat, Plotinus non utitur. Sed omisso hoc discrimine quamquam plane eadem est Plotini atque trium illorum episcoporum de malo sententia, tamen illis temporibus tantopere usitata atque certis verbis quasi formata fuisse videtur, ut eam ex Plotino ad Basilium et Gregorios permanasse minime sit probabile. Illae enim doctrinae ex Aristotelis de privatione rationibus ortae sunt. Is Categ. c. 8 de privatione disputans ait: ,στέρησις δὲ καὶ ἔξις λέγεται μὲν περὶ ταὐτόν τι, οἶον ἡ ὄψις καὶ ἡ τυφλότης περὶ οὐθαλμῶν etc. . . . . Metaph. IV c. 22: ,ἄτθρωπος ὁ τυγλὸς ὄψεως ἐστέρηται . . . ἡ γὰρ τυφλότης στέρησίς ιις . Cf. VIII, 1 — IX c. 4.

Praeterea in Axiocho dialogo, qui falso Platoni ascriptus est, eadem exstat sententia 369 E: ,.. τη στερήσει τῶν ἀγαθῶν ἀττεισάγων κακῶν ἄισθησιν etc....
Origenis denique verba quaedam afferam. De princ.
II, c. IX (Migne I, 227, A): "Certum est... malum esse bono carere—" et paulo infra: "contrarium boni

... sine dubio malum est". Com. in Ioan., Migne IV, p. 136 B: ,πασα ή κακία οὐδέν έστι, έπεὶ καὶ οὐκ ον τυγχάνει et al. loc.

Apparet igitur illas de malo, ut sit boni privatio et sine subsistentia quadam, sententias ipsorum Platonicorum non fuisse.

Antea iam illos episcopos una cum aliis philosophis et patribus putasse vidimus deum esse summum bonum quin etiam illud longe superare. Qua ex sententia Plotinus Enn. V, 2, 1: ,ον γὰρ', inquit, ,ιέλειον (8c. τὸ πρώτον i. e. νοῖς) τῷ μηδὲν ζητεῖν μηδὲ ἔχειν μηδὲ δεῖς θαι ο ίον ύπερερρύη και τὸ ύπερπληρες αὐτοῦ πεποίηκεν ἄλλο . . . ' Quae ad Plotini verba Nazianzenus alludere videtur II, 76 C, quo loco sic ait: ,ov ... δη υπέρχυσιν αγαθότητος (sc. θεού) είπειν θαβρήσομεν (ὁ τῶν παρ' Ελλησι φιλοσοφησάνιων είπεῖν τις ἐτόλμησεν , οξον χρατήρ τις ύπερερρύη σαφώς ούτωσὶ λέγων έν οίς περὶ πρώιου αίτίου καὶ δευτέρου φιλοσοφεί - . Scholiasta verba ,οδον κρατήρ τις ύπερερονή Platoni tribuit, sed nusquam in Platonis scriptis exstant. Jahnius in annotatione huius loci (II, 805 ann. 2) cuiuspiam Platonici putat esse, qui hac imagine ex Platonis Timaeo (41 D) sumpta dei bonitatem super-Sed quamquam dubitari fluentem indicare voluerit. non posse mihi videtur, quin illis verbis Nazianzenus Plotinum respiciat 1), tamen hac in re non offendimus. cum Nazianzenum virum satis litteratum fuisse constet.

Praeterea autem non modo solo hoc loco illorum episcoporum in operibus ad philosophum quendam Platonicum alluditur, sed etiam illis ex verbis Nazianzenum vel Nyssenum Basiliumque istas de deo sententias Plotino debuisse vel omnino eius rationibus usos esse colligi non potest.

Deum autem non solum omne bonum sed etiam

<sup>1)</sup> Procl. Inst. theol. c. 131 simillimis utitur verbis.

omnem essentiam superare illi putant. Quam sententiam inde a Platone (Rep. 509 B) pervagatam fuisse docet Jahnius in ann. ad Eliam Cret. Nazianzeni scholiastam (II, p. 803 ann. 7).

Pergamus igitur. Sicut Nyssenum antea putasse vidimus ante omne tempus a deo eum mundum creatum esse, qui sola mente percipi potest, ita et naturam humanam ipsam et perfectam — τὸ τῆς ἀνθρωπότητος πλήρωμα — in principio a deo factam esse censet. (I, 189 C; 204 C seq.; 185 B.)

Huius humanae naturae, quae eodem modo sola cogitatione ac mente intellegi possit, participes esse docet omnes homines, atque rem ita se habere hoc argumento esse, quod mens divinae naturae imago, pariter in omnibus habitet. Corpus vero et generis in homine discrimen, cuius natura universa iam creata sit, postea nobis propter peccatum 1) extrinsecus superinducta atque addita esse existimat (I, 185 D; III, 61 B 6; III, 49B 6: ν στερον ήμιν ἐπιγιγνόμενα). Mens igitur hominis secundum hanc Gregorii sententiam prior facta est aliis animae facultatibus irrationalibus et ante corpus et hanc humanam vitam. Qua de causa humanam illam ante omne tempus creatam naturam Gregorius intellegi velle videtur omnium hominum mentes, praesertim cum et mentes et hanc humanam naturam universam sola cogitatione percipi posse dicat. Quae non conspirant cum iis, quae Nyssenum postea (cf. p. 25) contra eos dicere videbimus, qui animam ante corpus factam esse docuerunt, imprimis contra Platonem. Sed nostrum hic non est, hanc discrepantiam dissolvere. 2)

<sup>1)</sup> Inde quod in principio non unius hominis peccatum fuisse Gregorius dicit, sed totius humanae naturae, cuius nos omnes participes sumus, omnes improbos esse edocet.

<sup>2)</sup> Cf. Rupp. "Leben u. Meinungen Gregors v. Nyssa" p. 176 Ann. — Preger, Diss. Lips. 1897 "Grundlagen der Ethik Greg. v. p. 17 seq. — Harnack "Dogmengeschichte" 1894" pars II p. 148.

autem factum mihi esse videtur, quod Gregorius in his de universa humana natura sententiis Origenem, maxime vero Philonem presse secutus est (cf. Heinze "Die Lehre vom Logos i. d. griech. Philos. 1872, p. 260 seq.). Philo enim deum eodem modo ante omne tempus universam humanam naturam singulos homines in se continentem creasse dicit (Phil. I p. 46 seq. Wdl. II, 142 seq. — Zeller III, 2<sup>4</sup> p. 438 seq.).

Quibus in doctrinis Philonem plane apparet Platonis de ideis sententias in usum suum convertisse, nam id, quod humanam naturam Philo et Gregorius nominant, Platonis est idea hominis, τὸ ε̃r, quod multum quoddam in se continet. Quae accuratius exponere hic omittam; nam saepius his Platonis sententiis Gregorium utentem videbimus (cf. pag. 17 seq.), illisque locis plura afferam.

Etsi praeterea fortasse nonnulla apud Basilium et utrumque Gregorium exstant, quae cum Philonis aliorumve patrum et Platonicorum comparari possunt sententiis, tamen quae attuli satis fuisse putavi, quibus demonstrarem nullam illorum episcoporum in operibus inesse sententiam, quae ad ipsos rediret Platonicos. Quos ab eis lectos esse sane verisimile est; sed ipsorum illorum sententiis non utebantur. Quibuscum optime quadrat, quod nusquam Platonicorum mentionem habent.

Primus ex patrum ecclesiasticorum numero Plotinum aliosque Platonicos commemorat Nemesius Emesae episcopus (c. a. 390). Sed ne is quidem eorum usus est doctrinis; sed cum compendium quoddam philosophiae conscriberet, Platonicorum rationes silentio praeterire non potuit. Tamen Platonem vicies ter — Aristotelem totidem locis citat et saepissime nominibus omissis eorum affert sententias, Plotinum vero semel tantum commemorat (cf. pag. 6) quibus ex verbis eum Plotinum accuratius legisse effici non potest. Porphyrium ter commemorat, duobus locis, quibus per ironiam dicit

Porphyrium quoque assentiri illi sententiae, quam modo exposuerit, tertio loco una cum aliis Platonicis (Numenio, Cronio, Jamblicho) quorum sententias de animarum migratione ex Platone sumptas affert. 1) Sed neque hi neque illi loci, et perpauci sunt, quibus praeterea fortasse Platonicorum respiciuntur rationes, si fidem habemus Domanskio - "Beiträge zur Gesch. der Philos. des Mittelalt." Vol. III, 1. Monast. 1900 quicquam contra magnum illorum locorum numerum valent, quibus Platone vel (in ethicis maxime et physicis) Aristotele aliisque philosophis utitur Nemesius. Neque aliter Gregorios et Basilium Platonicos neglexisse antea vidimus. Hoc tenendum esse mihi visum est contra eos, qui eius aetatis patres dogmata sua Plotinianis vel Porphyrianis probasse putant sententiis, quorum in numero etiam est A. Jahnius<sup>2</sup>), qui libello, quem inscripsit "Basilius plotinizans" (Bernae 1838) Basilium Plotino usum esse demonstrare vult. Et congruunt ea, quae afferuntur Basilii verba (Migne, vol. 29. p. 768 seq.) mirum in modum cum Plotini (Ennead. V, 1, 1), sic ut nemo negare possit eum, qui ista sripsit verba, ex Plotino hausisse.

Sed ut iam aliquid offensionis inest in eo, quod excepta hac brevissima disputatione nulla ne Jahnius quidem invenire potuit, quae tantopere cum Plotinianis congruebant verbis, sic etiam suspectum mihi esse videtur, quod haec perpauca verba, quae inscripta sunt

<sup>1)</sup> Philonem quidem nusquam nominat Nemesius, cum non tam commentarium theologicum, ut ita dicam, quam philosophicum conscribere voluerit — sed nonnullis tamen locis eius usus est sententiis — cf. Philo de opif. mund. 77 — Nem. p. 44 (Matth.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) quod de Basilio Jahnius, de Gregorio Nysseno Hermann Diss. theol. Hal. 75, "Gregorii sententiae de salute adipiscenda", Meyer Diss. phil. Ien. 94 "Die Gotteslehre Gregors v. N." aliique putare videntur.

"de spiritu sancto", sub fine totius exstant operis Basiliani, quod contra Eunomium conscripsit, postquam toto quinto libro de spiritu sancto disputatum est. Quibus de causis haec verba non Basilii sed postea addita mihi esse videntur.¹) Quocum optime quadrat, quod in codicibus, ex quibus Basileensis expressa est prima editio graeca, haec disputatio homiliam separatam effecit (cf. annot. in pag. 767 Bas. op. I) et iam aliis de causis, quas hic omittam, nonnulli viri docti Basilii hanc homiliam esse negaverunt (cf. ea, quae Jahnius ipse ad pag. 3. annotat).

Alterum igitur argumentum haec verba a Basilio non conscripta esse in eo mihi inesse videtur, quod sola congruunt cum Plotinianis verbis.

Praeterea Jahnius eodem in libro nonnulla Basilii verba ex libro de spiritu sancto repetita (Vol. 32 Mign. — Bas. op. IV, p. 108 B 4, cap. IX) comparat cum Plotini rationibus; sed non solum parum congruunt illa Basilii verba cum Plotinianis huc et illuc collatis, sed etiam apud philosophos et patres perusitata fuisse videntur. Qua de causa etsi concedendum est ea verba, quamvis sint perpauca, emblematis in modum a Basilio collecta et ad argumentum de spiritu sancto quam callidissime accomodata esse, tamen ex iis nemo efficere potest Basilium Plotini vel alius cuiusquam Platonici sententias in usum suum convertisse.

<sup>1)</sup> Sic Cyrillus Alexandrinus eodem modo (contra Julianum VIII, Migne vol. 76 p. 921 B. 6 seq.) Graecorum proceres loco sancti spiritus dicit tertiam induxisse animam, a qua animalia cuncta animentur atque vivificentur eique illos sancti spiritus tribuisse virtutes et operationes. ηράφει γοῦν, his expositis pergit, ,ὁ Πλωτῖνος ἀδὶ περὶ αὐτῆς ἐνθυμείσθω τοίνυν . . . . sequuntur eadem Plotini verba eodemque modo ad spiritum sanctum translata atque ista in lucubratiuncula, quam Basilio falso attributam esse equidem puto.

Eadem res, quam etiam de utroque Gregorio adhuc probavimus, ex tota praeterea quam nunc de Platone auctore instituam quaestione undique elucebit.

Sed antequam ad rem ipsam accedam, pauca mihi praemittenda sunt.

Nempe in disputatione quam institurus sum Nyssenum maxime respexi in exponendis iis, quae Platoni debent tres illi episcopi - atque id quidem duabus Primum, quod Nyssenus maxime Platonis de causis. rationes sententiasque in usum suum convertit ideoque optime, quo modo Platonem secutus sit, demonstrari potest; deinde, quod nuper iam de Gregorio Nazianzeno Platonico Gottwaldus (Diss. Vratisl. 1906) et de Basilio Leslie Shear (, The influence of Plato on Saint Basil" Baltimore 1906) disseruerunt. Quorum uterque mea quidem sententia non ita recte disputationem disposuit atque confecit. Nazianzeni enim vel Basilii ex verbis et vocibus undique comportatis — maxime hoc ad Gottwaldum pertinet — illorum episcoporum rationes quasdam velut de deo et mundo 1) componunt easque ad Platonem Platonicosque referunt. Sane tales rationes plus minusve definiri possunt, sed eas undique collectas ex hoc vel illo philosopho fluxisse equidem probare non audeo. Istae enim sententiae, maxime eae quae sunt de deo, illo tempore perusitatae erant, quam rem multi alii iam dudum exemplis docuerunt (imprimis A. Jahnius: "Methodius platonizans" Hal. 1865 — "Bas. plotinizans" Bernae 1838 al. loc.). Nyssenus autem, qui philosophiae satis deditus erat, solus non modo nonnullis in sententiis (cf. pag. 18) a vulgari recessit ratione easque maxime Platonis probavit doctrinis, sed etiam omnino Platone saepe usus est. Nazianzenus autem cum artem rhetoricam et eloquentiam nimis amaret quam ut in philosophiam alte penetraret, non tam

<sup>1)</sup> Gottwald de his rebus inde a pag. 16-28 disputat.

Platonis aliorumve utebatur rationibus quam singulis eorum vocibus et verbis; nec minus Basilium multo magis operibus suis excellere atque institutis quam cogitatione vel rationibus antea iam dixi.

Accedit alterum. Illis in disputationibus non discernuntur ea, quae ad ipsum redeunt Platonem eaque, quae illis temporibus vulgo credebantur vel ex Philone, Origene aliisve patribus ad illos episcopos permanarunt. Quarum rationum supra plurima iam commemoravi.

Quibus de causis alia hac in disputatione usus sum via. 1) Ea enim, quae Platonis mihi esse videbantur, ad singulos Platonis rettuli dialogos, quomodo simul appareat, quibus dialogis tres illi episcopi usi sint quibusque maxime in scriptis. Sed ut maxime respexi Nyssenum istis de causis, quas antea exposui, sic plerumque annotavi tantum verba ea, quae cum Nazianzeni Basiliique congruunt, nisi quae illis in disputationibus neglecta vel non recte exposita esse putabam.

Quibus expositis nunc transeamus ad consideranda ea, quae Platoni ipsi debentur. Atque primum quidem eas exponamus sententias, quae non ad certos Platonis referri possunt dialogos, sed ex propriis eius repetitae sunt praeceptis, quae passim inveniuntur.

Quibus Platonis sententiis illi episcopi maxime usi sunt in dogmate, quod est de trinitate.

Nyssenus in libro ad Ablabium quendam dato (II, 115 seq.) in eoque, qui inscribitur "de communibus notionibus" (II, 175 seq.) et aliis locis quae ratio intersit inter solum deum et trinitatem hoc modo explanat: (imprimis haec docet II, 117 C, D 7; 175 A seq.; — 177; — 185 A seq.) Ut in deo tres discernuntur personae

<sup>1)</sup> praesertim cum Nysseni de singulis rebus sententiae saepius iam sint expositae — cf. Rupp. l. c. Stigler, "Die Psychologie des hl. Gregor v. N.", Regensb. 1857.

ita etiam humana natura una tantum est, composita vero ex compluribus ne dicam innumerabilibus personis. Exempli gratia Petrum et Paulum et Barnabam tres homines sive personas dicimus — una tamen eorum est species vel potius essentia. Eodem modo, quo una dei seu hominis essentia (οὐσία) sive idea ad personas singulas (substantias, ὑποστάσεις) se habet, eodem commune (10 xolvóv) ad proprium (10 tolov). Nomen dei illud xorvóv est, cuius tres personae sunt participes. Nec aliter idea hominis communiter dictum est, nam omni humanae naturae obtingit. Singuli homines et trinitas illud . idior' sunt. Basilius eodem modo trinitatem notionibus communibus explanat in epistula ad Nyssenum data (ep. 38; IV, 325 seq.). ovoía et singulae ἐποστάσεις strenue inter se opponuntur, nec minus hominis illa utitur imagine. (Cf. etiam Naz. II. 153 B seq.)

Qua in argumentatione, qua unus deus simul etiam ex tribus constare posse personis demonstratur, Nyssenum et Basilium Platonis sententiis quae sunt de ideis usos esse sane apparet (cf. Rupp. l. c. pag. 155 seq.). 1)

Maxime in Parmenide, Sophista (244 B — 245 E), Philebo Plato exposuit neque unum sine multis neque multa sine uno quodam esse posse. In verbis enim ,unum est' iam inesse ,unum non est, sed multa quaedam'. Nam in verbis ,unum est' iam duo de uno dicta esse : et unitatem et essentiam. Praeterea etiam unitatem totum quiddam esse, et totum quiddam ex singulis constare debere partibus. — Rursus multa sine unitate esse non posse (Parm. 135 B), nam si quis non concessisset

¹) Athanasius deitatis οὐσίαν et singulas hypostases nondum inter se opposuerat. Illa Nysseni argumentatione nihil de trinitate probatur; nam genus vel οὐσία ipsa non consistit, sed in singulis cernitur. (Cf. ea, quae Aristoteles contra Platonis affert de ideis doctrinas — Zeller II, 2 ³ p. 298 seq. pag. 306 seq.

ideam uniuscuiusque rerum exsistentium eandem semper exsistere, in hunc modum etiam disserendi facultatem eum funditus subvertere. Attamen haec, quae contraria esse videntur: "unum et multum quiddam est", intelleguntur ex rationibus communibus. Notio enim sive idea illud "unum" est et singulae res, quae sub hanc cadunt notionem eiusque sunt participes, illud "multum" sunt. Multae igitur res similes unitatem in se continent, quae omnibus est communis.

Hanc igitur rationem, quae inter singulas est res, earumque ideam, qua sola doctrina Nyssenus Basiliusque probare potuerunt tres deos et unum esse posse deum, Plato multis exposuit exemplis, quorum hic maxime illud quod est de homine commemorari debet. Quam hominis ideam Plato in Parm. 130 C his verbis affert: κανθεώπου εἶδος (species) χωρὶς ἡμῶν καὶ τῶν οἶοι ἡμεῖς ἐσμὲν πάντων' et in Philebo p. 15 A. Species igitur hominis unitas et commune quiddam est, cuius nos omnes participes sumus, quod ipsum χωρὶς ἡμῶν est solaque mente percipi potest (Parm. 128 E, 130 B seq. Rep. VI, 507 B etc.), illud multum vero, quod unitatem, quae sine eo consistere nequit, in se continet, singuli sunt homines.

Aristoteles hanc Platonis hominis ideam (Eth. Nic. I, 4, 1096 a 34 seq.), αὐτοάνθρωπον nominat, et Philonem hac Platonis sententia usum esse supra vidimus (cf. pag. 12). Nec minus Plotinus, sed alia quadam ratione, loquitur de hominis idea, cuius omnes participes sunt homines: Enn. VI, 5 6 . . ,αὐτὸ . . ἄνθρωπος καὶ αὐτὸ ἐκαστον καὶ ὅλον τὸ πᾶν οὐχ οὕτως ἐν πολλοῖς, ἀλλὰ τὰ πολλὰ ἐν αὐτῷ, μᾶλλον δὲ περὶ αὐτό . . . VI, 4, 14.

Deinde eadem de universa humana natura sententia, quam antea commemoravimus, Nyssenus utitur in explicando mysterio Christi humilitatem suscipientis (cf. Harnack, l. c. p. 166 seq.). Christum enim non unius hominis suscepisse dicit formam sed naturam humanam universam (III, 616 B C), hanc totam in Christo cum

deitate concrevisse et totam ea de causa divinam factam esse. Cuius cum omnes homines sint participes, omnes etiam salvos evadere posse (II, 1221 D seq. — II, 705 seq. — 708 C etc.).

Quibus expositis nunc ea videamus, quae ex singulis Platonis dialogis repetita esse videntur, atque primum quidem, quae ex

#### Phaedro

ad patres permanarunt. Hunc Platonis dialogum a Nysseno lectum esse plane apparet ex loco quodam, quo refutat Eunomium, qui usus erat verbis ,παῦλα γεννήσεως' (II, 812 Å 5). Quae verba Gregorius 813 C Eunomium sumpsisse dicit ex Platonis Phaedro, et, ,ώς γὰρ ἐκεῖνος' (sc. Plato) pergit, ,ἐκεῖ (in Phaedro) παῦλαν εἰπε κινήσεως, ὑίτω παῦλαν καὶ οὖτος γεννήσεως εἰπεῖν ἐπεθέμησεν, ὡς ἄν τοὺς ἀπείρους τούτων ταῖς Πλατωνικαῖς καλλιφωνίαις περιβομβήσειεν..¹)

Quibus verbis Gregorium apertum est respexisse ad verba illa praeclara Phaedri, quibus probatur animae immortalitas: p. 245 C: ,ψυχὴ πᾶσα ἀθάνατος, τὸ γὰρ ἀειχίνητον ἀθάνατον. τὸ δ' ἄλλο χινοῦν καὶ ὑπ' ἄλλο υ κινούμενον παῦλαν ἔχον κινήσεως, παῦλαν ἔχει ζωῆς. μόνον δὴ τὸ αὑτὸ κινοῦν . . . οὖποτε λήγει κινούμενον . . .

Haec Platonis verba praeterea in animo habuisse videtur Gregorius III, 352 C, quo loco animum πην ἀεικίνητον ὑπὸ τοῦ πεποιηκότος είλης ότα την φύσιν dicit maximeque vero I, 337 A 13, cum dicat, ἀθάνατον

<sup>1)</sup> Nyssenus ipse haec Platonis respicit verba in dial. de an. et res. III, 141 A 7: ,τίς ούχ οἶδεν, ὅτι μοῦ τινὶ προσέοιχεν ἡ ἀνθερωπίνη φύσις ... εἰς θάνατον ἀεί τινος χιν ἡ σεως προϊούσα, τότε τῆς χιν ἡ σεως λ ἡ γ ο υ σ α, ὅταν χαὶ τοῦ εἶν αι παὐ σεται'. et 141 C 8: το ... ἐπίμρυτον τῆς φύσεως ἡμῶν χαὶ το ἀπόμρυτον (ex Tim. 43 A) διὰ τῆς ἀλλοιωτικῆς χινήσεως ἀεὶ πορευόμενον, τότε χινούμενον ἵσταται, ὅταν χαὶ τῆς ζωῆς ἀπολήζη.

είναι την ψυχην και ή έξωθεν φιλοσοφία φησίν . . . Quae verba, quamquam ad alios quoque referri possunt philosophos, tamen ad Platonem respicere puto, quia pergit: ,άλλα μεταβαίνειν από σωμάτων είς τα σώματα και έκ λογικῆς φύσεως είς άλογον αὐτὴν μεταφύεσθαι... vero, quod identidem ipsius Platonis de animarum migratione sententiam impugnat, maxime in libro, qui est de anima et resurrectione. Tamen non omnem huic sententiae eum abnegare fidem apparet ex verbis. quibus III, 108 C 10 seq. se ex hac sententia tantum accipere velle dicit, quantum satis sit ad demonstrandum hanc sententiam aliquo modo convenire cum resurrectionis doctrina: ,τὸ γὰρ λέγεινί, pergit ,αὐτοὺς πάλιν τισίν έπεισχρίνεσθαι σώμασιν μετά την άπο τούτων διάζευξιν (cf. Phaed. 88 B) την ψυχην, ού λίαν απάδει της έλπιζομένης ήμιν αναβιώσεως. Discrimen autem in eo consistere dicit, quod Christiani doceant idem rursus circa animam eandem concrescere corpus, illi vero putent ad alia quaedam corpora animam redigi atque transire.

Fusius deinde a pag. 112 C 8 atque eisdem fere quae in Platonis Phaedro exstant verbis hanc de animarum migratione exponit sententiam, cuius pauca hic afferam iuxta Platonis verba: """ κουσα . . . τῶν τοιαῦια δογματιζόντων ") ὅτι ἔθνη τινὰ τῶν ψυχῶν ἀποτίθενται ἐν ἰδιαζούση τινὶ πολιτεία (Plat. Rep. 619 C) πρὸ τῆς ἐν σώματι ζωῆς βιοτεύοντα ἐν τῷ λεπτῷ τε καὶ εὐκινήτῳ τῆς φύσεως ἐαυτῶν τῷ τοῦ παντὸς συμπεριπολοῦντα δινήσει (Phaedr. 246 B). Accuratius animarum migrationem Platonis verbis descriptam inde a pag. 113 C impugnat, quod nullum in se stabile firmamentum habeat:

<sup>1)</sup> Órigenem eum intellegere ex cap. 28 libri illius de hom. opif. (I, 232) apparet, quo loco Origenem incusat non esse immunem τῶν Ἑλληνικῶν δογμάτων τῶν περὶ τῆς μετενσωματώσεως αὐτοῖς μεμυθολογημένων. Deinde accuratius eas exponit doctrinas, plane autem verbis Platonis.

Gregorius:

सं १वेर रंग रहें वरे रहा में ψυγή συμπεριπολοίσα τζ κακία συμπλέπεται καὶ διά ταντης έπὶ rov thedr zarehard-Felda Bior, arwyeirau πάλιν έντευθεν έπι την έν όψει διαγωγήν. άρα τὸ ξμπαλιν . . . παρ' ἐχείν**ω**ν κατεσκευάζεται τὸ τὴν μὲν ύλικήν ζωήν κακίας είναι χαθάρσιον, την δε απλανῖ, περιφοράν χαχών ... αἰτίαν ταὶς ψυγαζς γίνεσθαι, εἶπερ έντεῦθεν μέν δι' άρετῆς πτε ροψυή σασαι μετεφροπορούσιν. έχειθεν δέ διά χαχίας τών πτερών έχπιπτόντων χαμαιπετείς χαὶ πρόσγειοι γίνονται τη παχύτητι της ύλικής καταμιγνύμεναι φύσεως. multa al.

Plato Phaedr, 246B: πάσα... ψεχι.. πάιτα δέ οτρανόν περιπο-À E I . . TEÁÉA UÊT OÙT OÙGA **Σαὶ μετεωρο πορεὶ ιε** χαὶ πάγια ιὸν χόσμον διοιπεί. ή δέπτερορριήσασα σέρειαι εως . . . αν . . σωμα γί, īνον λαβοέσα, 247 (' . . στάσας αντάς (sc. φυγάς έπὶ τῷ τοῦ οὐρατοῦ τώτφ,¹) περιάγει ή περισορά seq. 2) 245 (' ψυχή χαχίας πλησθείσα βαρυνθείσα δέ πτείπ έ ίσχ 3τ η δή υ9909 τὴν γῆν πέση . . . 248Ε: ού πτερούται πλίν ή του φιλοσοφήσαντος άδόλως ψυχή. 247 Β: ρείθει . . ὁ τῆς κάκης Εππος μετέχων, ὧ μὴ χαλῶς ἦ τεθραμμένος των ήνιόχων, ἔνθα δὴ πόνος τε καὶ άγων έσχατος ψυχή πρόχειται.

Totam vero hanc disputationem Platonis quoque voce concludit: 120 A 10: λῆρος οὖν ἀποδειχθήσεται 3) τὰ με-

<sup>1)</sup> Coeli terga Gregorius et aliis locis commemorat; cf. I, 89 Β 4: τὰ νῶτα τοὺ οὐρανοῦ.

<sup>2)</sup> Alludit ad hace Platonis verba Naz. II, 24 B 8: βάλλε μοι Πλάτωνος . . . τάς μετενσωματώσεις και περιόδους τῶν ἡμετερων ψυχῶν . . .

<sup>3)</sup> Ipsa verba ,ληζον ἀποδεικνύναι Platonis sunt repetita ex Phaed. 72 C.

se set sight and hanne got that there is a set of the s

The rem is an index matter of some some of the property of the

Multis praeterea locis persimilia exstant, nee raro singulis Phaedri Platonici verbis episcopi utuntur: Nyss. III. 77 A animum et to dento te mi et mi et murio e i tos esis derápeas: elementa non dimittere expont, enm corpus sit dissolutum (cf. Phaedr. 245 E). Nas. 1 416 A 3 συμπεριπολείν άγγελοις: - 432 B 2 συνερώσω ψηχή aliaque.

Plane autem ex his quae attuli apparet Gregorium illam de animarum migratione et ortu sententiam Platonis verbis descripsisse; quamquam dubitari non potest, quin non ignoraverit eandem etiam Platonicorum finisse sententiam (cf. κατὰ τῆν Ἑλληνκῆν ἀπάτην). Sed Platonici illam sententiam isto modo non exposuerunt. Plotinus velut per omnes Enneadum libros Platonis do ea re dissipavit verba, sic ut ab eo, qui Plotino uti volebat, undique compartari deberent. Maximo IV, 8, 1

<sup>1)</sup> Eodem verbo alia autem ratione utitur Plotinus III, 7, 13: ,διά τί ... τήν τοῦ παντός (κίνησον) ἀνάγομαν κίς περιοχήν ἐκείνης (ψυχῆς) καὶ ἐν χρόνη φαμέν, ούχὶ δέ γε καὶ τήν της Ψυχης κίνησον τήν ἐν αὐτῆ ἐν διεξόδη (cf. Pl. Phaedr. 217 Λ Νηκα. III, 117C) οὖσαν ἀιδίης; ἢ ὅτι τὸ πρὸ αὐτης ἐστιν ἀιών ἀν συμπαρα 3 ἐων ἀνδὰ συμπαρατείνων αὐτη.

seq. Plotinus hanc exponit doctrinam: ,έν Φαίδοφ πτερορρύησιν αἰτίαν τῆς ἐνταῦθα (sc. πρὸς τὸ νοητόν) ἀφίξεως.
καὶ περίοδοι αὐτῷ ἀνελθοῦσαν (ψυχὴν) πάλιν φέρουσιν
τῆδε. — IV, 8, 2: καί φησι (Πλάτων) τὴν ἡμετέραν
(ψυχήν) . . . τελειωθεῖσαν καὶ αὐτὴν μετεωροπεῖν
καὶ πάντα τόν κόσμον διοικεῖν (Phaedr. 246 B) — Praeterea IV, 8, 4 — III, 7, 11; 13. — IV, 3, 7.

Eodem modo Porphyrius aliique illius temporis philosophi illam sententiam non eo ordine exposuisse videntur, quo Plato eam explanavit, sed ut renota ea usi sunt.

Sed pergamus. Ex Platonis Phaedro Nyssenus ea quoque verba repetivisse mihi videtur, quae I 65, D 3 leguntur: ,οὐ δυναιὸν . . . ἄνω τῆς ούρανίου άψιδος έν τῷ σφαιροειδεῖ σχήματι τὸ δευστὸν έφιζησαι. Quibus verbis Gregorius alludit ad Phaedr. 247 B: (950i) 57av . . . έπὶ θοίνην ἴωσιν, ἄχραν ἐπὶ τὴν ὑπουράνιον άψίδα πορεύονται . . Nec minus quae apud Platonem sequuntur verba Gregorius in usum suum convertit, verbis III, 288 Β 14: ,εὐπειθη καὶ εἰήνιον την ψυχην τοῖς τῆς ἀρειῆς ἐπιδιδόναι δρόμοις. Plato enim l. c. sic pergit: . . . , ἡ δη τὰ μὲν θεῶν ἀχήμτα ἰσοδρόπως εὐήνια όντα δαδίως πορεύεται, τὰ δὲ ἄλλα μόγις. Fluxit autem totum illud dicendi genus, animam scilicet ad virtutem currere, ex Platonis imagine animae alis praeditae, quae si se semel explicuerint, animam sponte sua ad caelestes sedes evehant (cf. Krabingeri ed. dialogi Gregoriani, qui est de an. et res. p. 260). Plat. Phadr. 248 C: ή του πτερού φύσις, φ ψυχή κουφίζεται et al. Cf. etiam Greg. III, 88 A q.: , κοῦφος . . δ πρός τὸ ἀγαθὸν τῆς ψυχῆς δρόμος.

Alio praeterea loco dialogi, qui est de anima et resurrectione, Gregorius Platonis affert ex Phaedro sententias de animae facultatibus irascibili et concupiscibili, quas Graeci vocant τὸ θυμοειδὲς et ἐπιθυμητικόν ΙΙΙ, 48 C 9 seq. enim explicat Gregorius non solum



περὶ τὴν ἐπιστημονικὴν καὶ ઝεωρητικὴν διάνοιαν efficacem esse animam, sed multos etiam cupiditatis et irae motus in eius natura cerni. At hanc Platonis animae facultatum divisionem non simpliciter recipit, sed ex hac sententia id solum approbandum esse dicit, quodcumque cum scriptura conveniat: 49 C 8: ,οὐκοῦν παρέντες τὸ Πλατωνικὸν ἅρμα καὶ τὴν ὑπεζευγμένην αὐτῷ ξυνωρίδα τῶν πώλων οὐχ ὁ μοίως ταῖς ὁ ρ μαῖς πρὸς ἀλλήλους έχόντων καὶ τὸν ὑπὲρ τούτων ἡνίοχον, δὶ ὧν ἀπάντων τὰ τοιαῦτα περὶ ψυχῆς μιλοσομεῖ δι' αἰνίγματος.

Quibus cum verbis comparanda sunt illa Phaedri 246 B/C: , ἐοικέτω (ψυχή) δη συμφέτφ δυτάμει ὑποπτέρου ζεύγους τε καὶ ἡνιύχου...καὶ πρῶτον μὲν ἡμῶν ὁ ἄρχων συνωρίδος ἡνιωχεῖ, εἰτα τῶν ἵππων, ὁμὲν αὐτῷ καλός τε καὶ ἀγαθὸς καὶ ἐκ τοιούτων... ὁ δ' ἐξ ἐναντίων τε καὶ ἐναντίως...

Ex scriptura igitur sacra proficiscens Gregorius iram et cupiditatem extra animae nostrae esse definitionem concludit — nam cum imago sit dei, neque ira neque cupido ei tribui potest.

Discernit igitur Gregorius aperte mentem immortalem, quae homini soli convenit, ab irationali animae parte, quae mortalis et extrinsecus nobis superinductaatque addita est (61 B 6 et 49 B 6 eam posterius nobis accessisse dicit).<sup>1</sup>)

Attamen, quamquam Platonis de animae partibus sententias ita probare non vult, in disputatione quam deinde instituit de rationibus, quae sunt inter hominis animam eiusque partes irrationales, Platonis sequitur doctrinas easque sibi vindicat.

<sup>1)</sup> Simili etsi contrario modo Aristoteles putat mentem (νοῦν — quem Nyss. ψυχήν appellat) immortalem esse et ΘύραΒεν in hominem venisse; animam vero (ψυχήν, quam Nyss. iram nominat et cupidinen) humanae animae naturae convenire.

Inde enim a pag. 61 B 5 hace exponit: ,εί μὲν ὁ λόγος . . . τῶν ἔξωθεν ἐπεισκριθέντων (irae et cupidinis) τὴν ἡγεμοτίαν ἔχοι . . . οὐκ ἄν τι πρὸς κακίας ὑπηρεσίαν τῶν τοιούτων κινημάτων ἡμῖν ἐνεργήσειε, . . . εἰ δὲ ἀποβάλλοι τὰς ἡνίας ὁ λόγος , καὶ οἰόν τις ἡνίοχος ἐμπλακεῖς τῷ ἄρματι κατόπιν ὑπ' αὐιοῦ σύροιτο ἐκεὶ ἀπαγόμενος , ὅπουπερ ἄν ἡ ἄλογος κίνησις τῶν ὑπεζευγμένων ψέρη, τότε εἰς πάθος αὶ ὑρμαὶ καταστρέφονται.

Quibus verbis Gregorium apertum est respicere ad Platonis sententiam, qui duas rationis expertes animae partes bigis comparat in Phaedro (inde a pag. 246—imprimis 253 C seq.). Quarum facultatum auriga est ratio; melior equus, qui facilius rationi obtemperat ira est—, δ δὲ κάκης ἵππος μετέχων, ut Platonis utar verbis (247 B), cupido (cf. 248 A).

Saepius apud Gregorium simillima quae ad hanc Phaedri imaginem redeunt verba inveniuntur: I, 361 C 10 seq.; I, 477 C; 705 D; III, 404 D — et maxime I, 353 C 5 seq., quo loco & ξεωθεν παίδευσις, i. e. Plato, ut huius imaginis auctor commemoratur.

Basilius manifeste ad illa alludit verba III, 584 B 12 ,παν (σωμα) . . . κολάζειν καὶ κατέχειν ωσπες θηςίου τὰς ὁςμὰς προσῆκε καὶ τοὺς ἀπ' αὐτοῦ θοςύβους έγγινομένους τῆ ψυχῆ οἱονεὶ μάστιγι τῷ λογισμῷ καθικνουμένους κοιμίζειν, ἀλλὰ μὴ πάντα χαλινὸν ἡδονῆς ἀνέντας περιορῷν τὸν νοῦν ωσπες ἡνίοχον ὑπὸ δυσηνίων ὕππων ὕβρει φερομένων παρασυρόμενον ἄγεσθαι.

Nazianzenus denique per totum quoddam carmen (III, 1382) illam imitatus est Platonis similitudinem. Sed exstat discrimen aliquod. Plato enim recte animam gubernantem intellegit eius rationalem partem, Gregorius contra hanc similitudinem quasi confundens tres illos animae partes ut equos tres a tota anima vel homine, ut videtur, regi exponit, animamque monet, ut imperium omne committat rationi et libidinem com-

pescat. Verborum ipsorum Gottwald l. c. pag. 32 nonnulla iam comparavit cum Platonis, alia omisit, quae hic simul cum aliis breviter conferam:

Animam allocutus pergit:

v. 9. ,οὐκ οἶδας ὡς εἶληχας ἡνιοχεῖν μόνη, ὥσπερ τρίπωλον ἄρμα τῶν έζευγμένων ἵππων ἀνίσων τυγχανόντων τῆ φύσει; εἶς εἰγενὴς, ἄτακτος εἶς, ἥμερος † δὲ εἶς.

Quibuscum conferas Phaedr. 246 B (cf. pag. 25) 253 C seq.: . τριχῆ διείλομεν ψυχὴν έκάστην, ἱππομύρφω μὲν δύο τιτὲ εἴδη, ἡνιοχικὸν δὲ εἴδος τρίτον . . τῶν δὲ δὴ ἵππων ὁ μέν, φαμέν, ἀγαθός, ὁ δ'οῦ. . . . ὁ μὲν . . . ἄπληκτος, κελεύσματι μότον καὶ λόγφ ἡνιοχείται. — ὁ δ'αὖ . . . ὕφαιμος, ἕβρεως καὶ ἀλαζονείας ἐταίρος . . . μάστιγι μετὰ κέντρων μόγις ὑπείκων . . . ὁ μὲν εὐπειθὴς τῷ ἡνιόχφ . . . . ἐαυτὸν κατέχει . . . ὁ δὲ οὖτε κέντρων ἡνιοχικῶν οὖτε μάστιγος ἔτι ἐντρέπεται, σκιρτῶν, δὲ βία φέρεται καὶ πάνια τὰ πράγματα παρέχων . . . τῷ ἡνιόχφ ἀνάγκάζει ἰέναι . . . .

Nazianzenus eodem modo equos illos descripsit: v. 13 pergit: ,χῆν μέν ποιε δώσεις τῷ θράσει τὰς ἡνίας σχιρτῷ, παλαίει, συνιαράττει τὸν δρόμον

> . . . σύρων ἄχοντα καὶ στένοντα τὴν πλάνην. χωρεῖ δ'ἀτάκτως άλογωτάτη φορῷ κάτω φερόμενος, ὡς κατὰ κρημνοῦ, βίᾳ . . .

v. 30 . . . τον δ'άτακτον εντόνως κεντροις δαμάσσοις . . .

Sed haec hactenus. Videmus igitur multa tres illos episcopos Platonis debere Phaedro, Nyssenumque imprimis, atque id quidem maxime in libro de anima et resurrectione.

Sed plura etiam hunc ad dialogum ex Platonis
Phaedone

permanarunt. Qua de causa Böhringer ("Die Kirche Christi und ihre Zeugen", Vol. 7/8, pag. 43) illum

ita etiam humana natura una tantum est, composita vero ex compluribus ne dicam innumerabilibus personis. Exempli gratia Petrum et Paulum et Barnabam tres homines sive personas dicimus — una tamen eorum est species vel potius essentia. Eodem modo, quo una dei seu hominis essentia (οὐσία) sive idea ad personas singulas (substantias, ὑποστάσεις) se habet, eodem commune (10 zorrór) ad proprium (10 istor). Nomen dei illud xovov est, cuius tres personae sunt participes. Nec aliter idea hominis communiter dictum est, nam omni humanae naturae obtingit. Singuli homines et trinitas illud . Totov' sunt. Basilius eodem modo trinitatem notionibus communibus explanat in enistula ad Nyssenum data (ep. 38; IV, 325 seq.). ovoía et singulae ἐποστάσεις strenue inter se opponuntur, nec minus hominis illa utitur imagine. (Cf. etiam Naz. II, 153 B seq.)

Qua in argumentatione, qua unus deus simul etiam ex tribus constare posse personis demonstratur, Nyssenum et Basilium Platonis sententiis quae sunt de ideis usos esse sane apparet (cf. Rupp. l. c. pag. 155 seq.). 1)

Maxime in Parmenide, Sophista (244 B — 245 E), Philebo Plato exposuit neque unum sine multis neque multa sine uno quodam esse posse. In verbis enim ,unum est' iam inesse ,unum non est, sed multa quaedam'. Nam in verbis ,unum est' iam duo de uno dicta esse: et unitatem et essentiam. Praeterea etiam unitatem totum quiddam esse, et totum quiddam ex singulis constare debere partibus. — Rursus multa sine unitate esse non posse (Parm. 135 B), nam si quis non concessisset

<sup>1)</sup> Athanasius deitatis οὐσίαν et singulas hypostases nondum inter se opposuerat. Illa Nysseni argumentatione nihil de trinitate probatur; nam genus vel οὐσία ipsa non consistit, sed in singulis cernitur. (Cf. ea, quae Aristoteles contra Platonis affert de ideis doctrinas — Zeller II, 2 3 p. 298 seq. pag. 306 seq.

ideam uniuscuiusque rerum exsistentium eandem semper exsistere, in hunc modum etiam disserendi facultatem eum funditus subvertere. Attamen haec, quae contraria esse videntur: "unum et multum quiddam est", intelleguntur ex rationibus communibus. Notio enim sive idea illud "unum" est et singulae res, quae sub hanc cadunt notionem eiusque sunt participes, illud "multum" sunt. Multae igitur res similes unitatem in se continent, quae omnibus est communis.

Hanc igitur rationem, quae inter singulas est res, earumque ideam, qua sola doctrina Nyssenus Basiliusque probare potuerunt tres deos et unum esse posse deum, Plato multis exposuit exemplis, quorum hic maxime illud quod est de homine commemorari debet. Quam hominis ideam Plato in Parm. 130 C his verbis affert: κανθεώπον εἶδος (species) χωρὶς ἡμῶν καὶ τῶν οἶοι ἡμεῖς ἐσμὲν πάντων' et in Philebo p. 15 A. Species igitur hominis unitas et commune quiddam est, cuius nos omnes participes sumus, quod ipsum χωρὶς ἡμῶν est solaque mente percipi potest (Parm. 128 E, 130 B seq. Rep. VI, 507 B etc.), illud multum vero, quod unitatem, quae sine eo consistere nequit, in se continet, singuli sunt homines.

Aristoteles hanc Platonis hominis ideam (Eth. Nic. I, 4, 1096 a 34 seq.), αὐτοάνθρωπον nominat, et Philonem hac Platonis sententia usum esse supra vidimus (cf. pag. 12). Nec minus Plotinus, sed alia quadam ratione, loquitur de hominis idea, cuius omnes participes sunt homines: Enn. VI, 5 6 . . ,αὐτὸ . . ἄνθρωπος καὶ αἰτὸ ἔκαστον καὶ ὅλον τὸ πᾶν οὐχ οὕτως ἐν πολλοῖς, ἀλλὰ τὰ πολλὰ ἐν αὐτῷ, μᾶλλον δὲ περὶ αὐτό . . . VI, 4, 14.

Deinde eadem de universa humana natura sententia, quam antea commemoravimus, Nyssenus utitur in explicando mysterio Christi humilitatem suscipientis (cf. Harnack, l. c. p. 166 seq.). Christum enim non unius hominis suscepisse dicit formam sed naturam humanam universam (III, 616 B C), hanc totam in Christo cum

deitate concrevisse et totam ea de causa divinam factam esse. Cuius cum omnes homines sint participes, omnes etiam safvos evadere posse (II, 1221 D seq. — II, 705 seq. — 708 C etc.).

Quibus expositis nunc ea videamus, quae ex singulis Platonis dialogis repetita esse videntur, atque primum quidem, quae ex

## Phaedro

ad patres permanarunt. Hunc Platonis dialogum a Nysseno lectum esse plane apparet ex loco quodam, quo refutat Eunomium, qui usus erat verbis παῦλα γεννήσεως' (II, 812 A 5). Quae verba Gregorius 813 C Eunomium sumpsisse dicit ex Platonis Phaedro, et, ,ώς γὰρ ἐκεῖνος' (sc. Plato) pergit, ,ἐκεῖ (in Phaedro) παῦλαν εἰπε κινήσεως, ὁίτω παῦλαν καὶ οὖτος γεννήσεως εἰπεῖν ἐπεθίμησεν, ὡς ἄν τοὺς ἀπείρους τούτων ταῖς Πλατωνικαῖς καλλιφωνίαις περιβομβήσειεν...¹)

Haec Platonis verba praeterea in animo habuisse videtur Gregorius III, 352 C, quo loco animum ,την ἀεικίνητον ὑπὸ τοῦ πεποιηκόιος εἰλημότα την φύσιν dicit maximeque vero I, 337 A 13, cum dicat, ἀθάνατον

<sup>1)</sup> Nyssenus ipse haec Platonis respicit verba in dial. de an. et res. III, 141 A 7: ,τίς οὐχ οἶδεν, ὅτι ροῷ τινὶ προσέοιχεν ἡ ἀνθεωπίνη φύσις ... εἰς θάνατον ἀεί τινος χιν ἡ σεως προϊούσα, τότε τῆς χιν ἡ σεως λ ἡ γ ο υ σα, ὅταν χαὶ τοῦ εἶν αι παύ σεται΄. et 141 C 8: το ... ἐπίρρυτον τῆς φύσεως ἡμῶν χαὶ το ἀπορρυτον (ex Tim. 43 A) διὰ τῆς ἀλλοιωτιχῆς χινήσεως ἀεὶ πορευόμενον, τότε χινούμενον ἵσταται, ὅταν χαὶ τῆς ζωῆς ἀπολήζη.

είναι την ψυχην και ή έξωθεν γιλοσοφία φησίν . . . Quae verba, quamquam ad alios quoque referri possunt philosophos, tamen ad Platonem respicere puto, quia pergit: .άλλὰ μεταβαίνειν ἀπὸ σωμάτων είς τὰ σώματα καὶ ἐχ λογι– κης φύσεως είς άλογον αὐτην μεταφύεσθαι . . . Accedit vero, quod identidem ipsius Platonis de animarum migratione sententiam impugnat, maxime in libro, qui est de anima et resurrectione. Tamen non omnem huic sententiae eum abnegare fidem apparet ex verbis, quibus III, 108 C 10 seq. se ex hac sententia tantum accipere velle dicit, quantum satis sit ad demonstrandum hanc sententiam aliquo modo convenire cum resurrectionis doctrina: ,τὸ γὰρ λέγειν', pergit ,αὐτοὺς πάλιν τισὶν ἐπεισχρίνεσθαι σώμασιν μετὰ τὴν ἀπὸ τούτων διάζευξιν (cf. Phaed. 88 B) την ψυχην, ού λίαν απάδει της έλπιζομένης ήμιν αναβιώσεως. Discrimen autem in eo consistere dicit, quod Christiani doceant idem rursus circa animam eandem concrescere corpus, illi vero putent ad alia quaedam corpora animam redigi atque transire.

Fusius deinde a pag. 112 C 8 atque eisdem fere quae in Platonis Phaedro exstant verbis hanc de animarum migratione exponit sententiam, cuius pauca hic afferam iuxta Platonis verba: ,ἤκουσα . . . τῶν τοιαῦια δογματιζόντων¹) ὅτι ἔθνη τιτὰ τῶν ψυχῶν ἀποτίθενται ἐν ἰδιαζούση τινὶ πολιτείᾳ (Plat. Rep. 619 C) πρὸ τῆς ἐν σώματι ζωῆς βιοτεύοντα έν τῷ λεπτῷ τε καὶ εὐκινήτῳ τῆς ψύσεως ἑαυτῶν τῷ τοῦ παντὸς συμπεριπολοῦντα δινίσει' (Phaedr. 246 B). Accuratius animarum migrationem Platonis verbis descriptam inde a pag. 113 C impugnat, quod nullum in se stabile firmamentum habeat:

<sup>1)</sup> Órigenem eum intellegere ex cap. 28 libri illius de hom. opif. (I, 232) apparet, quo loco Origenem incusat non esse immunem τῶν Ἑλληνικῶν δογμάτων τῶν περὶ τῆς μετενσωματώσεως αὐτοῖς μεμυθολογημένων. Deinde accuratius eas exponit doctrinas, plane autem verbis Platonis.

Gregorius: εί γὰρ ἐντῷ οὐρανῷ ἡ ψυγή συμπεριπολοῦσα τῆ κακία συμπλέκεται καὶ διὰ ταύτης έπὶ τὸν ὑλώδη κατελκυσθείσα βίον, ανωθείται πάλιν έντεῦθεν έπὶ τὴν έν όψει διαγωγήν. ἄρα τὸ ἔμπαλιν . . . παρ' ἐκείνων κατεσκευάζεται τὸ τὴν μὲν ύλικην ζωην κακίας είναι καθάρσιον, την δὲ ἀπλανῆ περιφοράν κακῶν ... αἰτίαν ταῖς Ψυγαζς γίνεσθαι, είπερ έντεῦθεν μέν δι' άρετῆς πτεροφυήσασαι μετεωροπορούσιν, έχειθεν δέ διά κακίας τῶν πτερῶν έχπιπτόντων χαμαιπετεῖς χαὶ πρόσγειοι γίνονται τη παχύτητι της ύλικης καταμιγνύμεναι φύmulta al. σεως.

Plato Phaedr. 246B: πᾶσα . . . Ψυγή . . πάντα δὲ ούρανὸν περιπολεζ.. τελέα μέν οὖν οὖσα καὶ μετεωρο πορεί τε καὶ πάντα τὸν κόσμον διοιχεῖ, ή δὲ πτερορονήσασα φέρεται εως . . . ἄν . . σῶμα γήϊνον λαβοῦσα. 247 С. στάσας αὐτὰς (sc. φυγάς έπὶ τῷ τοῦ οὐρανοῦ νώτφ)1) περιάγει ή πε**ριφορά** seq. 2) 248 C ψυχὴ χαχίας πλησθείσα βαρυνθείσα δὲ πτερορουήση τε χαὶ έπὶ τὴν γῆν πέση . . . 248Ε: ού πτερούται πλήν ή φιλοσοφήσαντος άδόλως ψυχή. 247 Β: βρίθει . . ὁ τῆς κάκης ἵππος μετέχων, ὧ μὴ καλῶς ἦ τεθραμμένος ιῶν ἡνιόχων, ένθα δὴ πόνος τε χαὶ άγων ἔσχατος ψυχῆ πρόχειται.

Totam vero hanc disputationem Platonis quoque voce concludit: 120 A 10: λῆρος οὖν ἀποδειχθήσειαι<sup>3</sup>) τὰ με-

Coeli terga Gregorius et aliis locis commemorat; cf. I, 89 B 4: τὰ νῶτα τοὺ ούρανοῦ.

<sup>2)</sup> Alludit ad haec Platonis verba Naz. II, 24 B 8: βάλλε μοι Πλάτωνος . . . τάς μετενσωματώσεις καὶ περιόδους τῶν ἡμετέρων ψυχῶν . . .

<sup>3)</sup> Ipsa verba ,ληρον ἀποδεικνύναι Platonis sunt repetita ex Phaed. 72 C.

τὰ τὸν τῆδε βίον δικαιωτήρια, quod verbum ex Phaedro (249 A) sumptum est: 249 A: . . . ,αὶ μὲν (ψυχαὶ) εἰς τὰ ὑπὸ γῆς δικαιωτήρια ἐλθοῦσαι δίκην ἐκτίνουσιν, αὶ δ' εἰς τοὐρανοῦ τινὰ τόπον . . . κουφισθεῖσαι . . . Cf. Naz. 1, 576 A 11: ,βέλτιον ἦν . . . εἰ ἐντεῦθεν ἐκολάσθησαν ἢ τοῖς ἐκεῖ δικαιωτηρίως ἐταμιεύθησαν ΄ Bas. III, 580 C 14.

Illam vero de animarum migratione sententiam Nyssenus simili modo I, 233 B 14 seq. reiciendam esse dicit: ,τὸ κατὰ τὴν Ἑλληνικὴν ἀπάιην ἐν κακία τινὶ βαρηθείσας (cf. III, 117 B 3 βαρήσει σὴν ψυχὴν ἡ κακία — Phaedr. 248 C) τὰς τῷ παντὶ συμπεριπολούσας ψυχὰς ἀδυναμία τοῦ συμπαραθέειν ) τῷ ὀξότητι τῆς τοῦ πόλου κινήσεως ἐπὶ τὴν γῆν καιαπίπιειν οἴεσθαι . . .

Multis praeterea locis persimilia exstant, nec raro singulis Phaedri Platonici verbis episcopi utuntur: Nyss. III, 77 A animum , ἐν τῷ λεπτῷ ιε καὶ εὐκινήιφ τῆς roερᾶς δυνάμεως elementa non dimittere exponit, cum corpus sit dissolutum (cf. Phaedr. 245 E) — Naz. I 416 A 3 ,συμπεριπολεῖν ἀγγέλοις — 432 B 2 ,πιερῶσαι ψυχήν aliaque.

Plane autem ex his quae attuli apparet Gregorium illam de animarum migratione et ortu sententiam Platonis verbis descripsisse; quamquam dubitari non potest, quin non ignoraverit eandem etiam Platonicorum fuisse sententiam (cf. κατὰ τὴν Ἑλληνικὴν ἀπάτην). Sed Platonici illam sententiam isto modo non exposuerunt. Plotinus velut per omnes Enneadum libros Platonis de ea re dissipavit verba, sic ut ab eo, qui Plotino uti volebat, undique compartari deberent. Maxime IV, 8, 1

<sup>1)</sup> Eodem verbo alia autem ratione utitur Plotinus III, 7, 13: ,διά τί . . . τήν τοῦ παντός (χίνησιν) ἀνάγομεν εἰς περιοχήν ἐχείνης (ψυχῆς) καὶ ἐν χρόνφ φαμέν, ούχὶ δέ γε καὶ τήν τῆς ψυχῆς χίνησιν τὴν ἐν αὐτῆ ἐν διεξόδφ (cf. Pl. Phaedr. 247 A — Nyss. III, 117 C) οὖσαν ἀιδίφ; ἢ ὅτι τὸ πρὸ αὐτῆς ἐστὶν ἀιών ἀυ συ μπα ρα θέ ων ἀυδὲ συμταρατείνων αὐτῆ.

seq. Plotinus hanc exponit doctrinam: ,ἐν Φαίδοφ πτερορρύησιν αἰτίαν τῆς ἐνταῦθα (sc. πρὸς τὸ νοητόν) ἀφίξεως.
καὶ περίοδοι αὐτῷ ἀνελθοῦσαν (ψυχὴν) πάλιν φέρουσιν
τῆδε. — IV, 8, 2: καί φησι (Πλάτων) τὴν ἡμετέραν
(ψυχήν) . . . . τελειωθεῖσαν καὶ αὐτὴν μετεωροπεῖν
καὶ πάντα τόν κόσμον διοικεῖν (Phaedr. 246 B) — Praeterea IV, 8, 4 — III, 7, 11; 13. — IV, 3, 7.

Eodem modo Porphyrius aliique illius temporis philosophi illam sententiam non eo ordine exposuisse videntur, quo Plato eam explanavit, sed ut renota ea usi sunt.

Sed pergamus. Ex Platonis Phaedro Nyssenus ea quoque verba repetivisse mihi videtur, quae I 65, D 3 leguntur: ,οὐ δυναιὸν . . . ἄνω τῆς ούρανίου άψιδος έν τῷ σφαιροειδεῖ σχήματι τὸ ρευστον έφιζησαι. Quibus verbis Gregorius alludit ad Phaedr. 247 B: .(θεοί) ὅταν . . . έπὶ θοίνην ἴωσιν, ἄκραν έπὶ τὴν ὑπουράνιον άψιδα πορεύονται . . Nec minus quae apud Platonem sequentur verba Gregorius in usum suum convertit, verbis III, 288 Β 14: ,εὐπειθή καὶ εἰ ήνιον την ψυχην τοῖς τῆς ἀρειῆς ἐπιδιδόναι δρόμοις. Plato enim l. c. sic pergit: . . . , ἡ δη τὰ μὲν θεῶν ἀχήμτα **ἰσοδρόπως εὐ ήνια ὄντα ραδίως πορεύεται, τὰ δὲ ἄλλα** μόγις. Fluxit autem totum illud dicendi genus, animam scilicet ad virtutem currere, ex Platonis imagine animae alis praeditae, quae si se semel explicuerint, animam sponte sua ad caelestes sedes evehant (cf. Krabingeri ed. dialogi Gregoriani, qui est de an. et res. p. 260). Plat. Phadr. 248 C: ή τοῦ πτεροῦ φύσις, ἡ ψυχή κουφίζεται et al. Cf. etiam Greg. III, 88 A q.: ,×οῦφος . . ό πρός τὸ ἀγαθὸν τῆς ψυχῆς δρόμος.

Alio praeterea loco dialogi, qui est de anima et resurrectione, Gregorius Platonis affert ex Phaedro sententias de animae facultatibus irascibili et concupiscibili, quas Graeci vocant τὸ θυμοειδὲς et ἐπιθυμητικόν ΙΙΙ, 48 C 9 seq. enim explicat Gregorius non solum

16-

111



περὶ τὴν ἐπιστημονικὴν καὶ Βεωρητικὴν διάνοιαν efficacem esse animam, sed multos etiam cupiditatis et irae motus in eius natura cerni. At hanc Platonis animae facultatum divisionem non simpliciter recipit, sed ex hac sententia id solum approbandum esse dicit, quodcumque cum scriptura conveniat: 49 C 8: ,οὐκοῦν παρένιες τὸ Πλατωνικὸν ἄρμα καὶ τὴν ὑπεζευγμέν ην αὐτῷ ξυνωρίδα τῶν πώλων οὐχ ὁ μοίως ταῖς ὁ ρ μαῖς πρὸς ἀλλήλους έχόντων καὶ τὸν ὑπὲρ τούτων ἡνίοχον, δὶ ὧν ἀπάντων τὰ τοιαῦτα περὶ ψυχῆς μιλοσομεῖ δι' αἰνίγματος.'

Quibus cum verbis comparanda sunt illa Phaedri 246 B/C: , ἐοικέτω (ψυχὴ) δὶ συμφέτφ δυνάμει ὑποπτερου ζεύγους τε καὶ ἡνιόχου... καὶ πρῶτον μὲν ἡμῶν ὁ ἄρχων συνωρίδος ἡνιωχεῖ, εἶτα τῶν ἵππων, ὁμὲν αὐτῷ καλός τε καὶ ἀγαθὸς καὶ ἐκ τοιούτων... ὁ δ'ἐξ ἐναντίων τε καὶ ἐναντίως...

Ex scriptura igitur sacra proficiscens Gregorius iram et cupiditatem extra animae nostrae esse definitionem concludit — nam cum imago sit dei, neque ira neque cupido ei tribui potest.

Discernit igitur Gregorius aperte mentem immortalem, quae homini soli convenit, ab irationali animae parte, quae mortalis et extrinsecus nobis superinducta atque addita est (61 B 6 et 49 B 6 eam posterius nobis accessisse dicit). 1)

Attamen, quamquam Platonis de animae partibus sententias ita probare non vult, in disputatione quam deinde instituit de rationibus, quae sunt inter hominis animam eiusque partes irrationales, Platonis sequitur doctrinas easque sibi vindicat.

<sup>1)</sup> Simili etsi contrario modo Aristoteles putat mentem (νοῦν — quem Nyss. ψυχήν appellat) immortalem esse et ΘύςαΒεν in hominem venisse; animam vero (ψυχήν, quam Nyss. iram nominat et cupidinen) humanae animae naturae convenire.

Inde enim a pag. 61 B 5 hace exponit: ,εί μὲν ὁ λόγος . . . τῶν ἔξωθεν ἐπεισκριθέντων (irae et cupidinis) τὴν ἡγεμοτίαν ἔχοι . . . οὐκ ἄν τι πρὸς κακίας ὑπηρεσίαν τῶν τοιούτων κινημάτων ἡμῖν ἐνεργήσειε, . . . εἰ δὲ ἀποβάλλοι τὰς ἡνίας ὁ λόγος, καὶ οἶόν τις ἡνίαχος ἐμπλακεῖς τῷ ἄρματι κατόπιν ὑπ' αὐιοῦ σύροιτο ἐκεῖ ἀπαγόμενος, ὅπουπερ ἄν ἡ ἄλογος κίνησις τῶν ὑπεζευγμένων ψερη, τότε εἰς πάθος αὶ ὁρμαὶ καταστρέφονται.

Quibus verbis Gregorium apertum est respicere ad Platonis sententiam, qui duas rationis expertes animae partes bigis comparat in Phaedro (inde a pag. 246 — imprimis 253 C seq.). Quarum facultatum auriga est ratio; melior equus, qui facilius rationi obtemperat ira est — ,ὁ δὲ κάκης ἵππος μετέχων, ut Platonis utar verbis (247 B), cupido (cf. 248 A).

Saepius apud Gregorium simillima quae ad hanc Phaedri imaginem redeunt verba inveniuntur: 1, 361 C 10 seq.; I, 477 C; 705 D; III, 404 D — et maxime I, 353 C 5 seq., quo loco ἡ ἔξωθεν παίδευσις, i. e. Plato, ut huius imaginis auctor commemoratur.

Basilius manifeste ad illa alludit verba III, 584 B 12 ,παν (σωμα) . . . κολάζειν καὶ καιέχειν ωσπες θηρίου τὰς όρμὰς προσῆκε καὶ τοὺς ἀπ' αὐτοῦ θορύβους έγγινομένους τῷ ψυχῷ οἱονεὶ μάστιγι τῷ λογισμῷ καθικνουμένους κοιμίζειν, ἀλλὰ μὶ πάνια χαλινὸν ἡδονῆς ἀνέντας περιορῷν τὸν νοῦν ωσπες ἡνίοχον ὑπὸ δυσηνίων ὑπων ὕβρει φερομένων παρασυρόμενον ἄγεσθαι.

Nazianzenus denique per totum quoddam carmen (III, 1382) illam imitatus est Platonis similitudinem. Sed exstat discrimen aliquod. Plato enim recte animam gubernantem intellegit eius rationalem partem, Gregorius contra hanc similitudinem quasi confundens tres illos animae partes ut equos tres a tota anima vel homine, ut videtur, regi exponit, animamque monet, ut imperium omne committat rationi et libidinem com-

pescat. Verborum ipsorum Gottwald l. c. pag. 32 nonnulla iam comparavit cum Platonis, alia omisit, quae hic simul cum aliis breviter conferam:

Animam allocutus pergit:

v. 9. ,οὐχ οἰδας ὡς εἴληχας ἡτιοχεῖν μότη, ὥσπες τρίπωλον ἄρμα τῶν έζευγμέτων ἵππων ἀνίσων τυγχανόντων τῆ φύσει; εἶς εὐγενὴς, ἄταχτος εἶς, ἥμερος † δὲ εἶς.

Quibuscum conferas Phaedr. 246 B (cf. pag. 25) 253 C seq.: . . τριχῆ διείλομεν ψυχὴν έκάστην, ἱππομόρφω μὲν δύο τιτὲ εἴδη, ἡνιοχικὸν δὲ εἴδος τρίτον . . . τῶν δὲ δὴ ἵππων ὁ μέν, φαμέν, ἀγαθός, ὁ δ'οῦ. . . . ὁ μὲν . . . ἄπληκτος, κελεύσματι μότον καὶ λόγφ ἡνιοχείται. — ὁ δ'αῦ . . . . ὕταιμος, ὕβρεως καὶ ἀλαζονείας έταιρος . . . μάστιγι μετὰ κέντρων μόγις ὑπείκων . . . ὁ μὲν εὐπειθὴς τῷ ἡνιόχφ . . . . ἑαυιὸν κατέχει . . . ὁ δὲ οὕιε κέντρων ἡνιοχικῶν οὕτε μάστιγος ἔιι ἐνιρέπεται, σκιρτῶν, δὲ βία φέρεται καὶ πάνια τὰ πράγματα παρέχων . . . τῷ ἡνιόχω ἀνάγκάζει ἰέναι . . . .

Nazianzenus eodem modo equos illos descripsit: v. 13 pergit: χήν μέν ποιε δώσεις τῷ θράσει τὰς ἡνίας σχιρτῷ, παλαίει, συνιαράττει τὸν δρόμον

> . . . σύρων ἄχοντα καὶ στένοντα τὴν πλάνην. χωρεῖ δ'ἀτάκτως ἀλογωτάτη φορῷ κάτω φερόμενος, ὡς κατὰ κρημνοῦ, βίᾳ . . .

v. 30 . . . τον δ'άτακτον εντόνως κέντροις δαμάσσοις . . .

Sed haec hactenus. Videmus igitur multa tres illos episcopos Platonis debere Phaedro, Nyssenumque imprimis, atque id quidem maxime in libro de anima et resurrectione.

Sed plura etiam hunc ad dialogum ex Platonis Phaedone

permanarunt. Qua de causa Böhringer ("Die Kirche Christi und ihre Zeugen", Vol. 7/8, pag. 43) illum

Gregorii librum nominat: "eine Fortsetzung des platonischen Phädons im christlich-kirchlichen Sinne jener Zeit", et ἀπύλας quae inter hos duos dialogos exstant rationes, quoad argumentum tangunt, iam exposuit. ¹) Quae etsi omittam, tamen quo modo Gregorius formam et artem Platonis dialogorum maxime Phaedonis secutus sit, breviter hic exponam, quippe quae sint ab Aquila omnino fere omissa.

Primum iam utriusque dialogi causa eadem est. Plato enim in Phaedone quaestionem de animae immortalitate repetit ex morte Socrati imminenti, quam valde dolebant amici. Qui dolor ut tollatur, Plato inde efficere vult, quod omnia humana caduca animamque solam immortalem esse demonstrat.

Eodem modo Gregorius illa de anima et resurrectione dialogo gravissimum animi dolorem morte fratris Basilii acceptum disputatione philosophica lenire solatiumque ab ea petere vult.<sup>2</sup>)

Praeterea autem Gregorius illa disputatione etiam de morte Macrinae sorori imminenti consolationem maxime sibi ipsi afferre cupit. Qua in re Macrina non solum comparari potest cum Platonis Socrate, sed etiam ut hic in Phaedone amicos disputatione de animae vita aeterna instituta consolatur, sic et Macrina mortifero iam morbo correpta fratrem de animae immortalitate dubitantem verbis suis ad aliam traducit sententiam.

Quin etiam Nyssenus in eo Phaedonem secutus est, quod de immortalitate animae se dubitare simulat eoque suscipit sententiam, quam ipse non probat. In illo enim Platonis dialogo Simmias et Cebes, Socratis amici, dubitationes quidem de vita altera afferunt, sed re vera non dubitant neque quicquam aliud eo efficere

<sup>1) &#</sup>x27;Ακύλας, ή περὶ αθανασίας τῆς ψυχῆς etc. Diss. Ien. 1888-

<sup>&#</sup>x27;) Cf. Hirzel, "Der Dialog, ein litterarhister. Versuch"
II p. pag. 371 — et Aquila pag. 8 seq.

volunt, nisi ut familiariter cum magistro mox morituro colloquentes solatium sibi petant ab hac de animae immortalitate ac resurrectione corporis disputatione. Simmias et Cebes in Platonis dialogo morte totam vitam finiri mortemque ipsam ea de causa quantum fieri possit effugiendam esse se putare simulant, Socrates contra mortem transitum ad meliorem beatioremque vitam esse docet. In dialogo Christiano hanc sententiam Macrina tuetur, illam Gregorius simulat.

Quibus ex omnibus aperte quidem cognosci potest Gregorium Platonis Phaedonem in dialogo suo conscribendo ante oculos habuisse eumque secutum esse, sed Nyssenum etiam Platonis verbis et vocibus maxime in hoc dialogo usum esse nunc exponam. Quae Platonis verba cum nusquam tam saepe adhibuerit, nemo dubitare potest, quin id spectaverit Gregorius, ut dialogum suum plane more Platonico consriberet. Qua quidem in re Gregorius non solum Phaedone usus esse videtur, sed etiam aliis Platonis dialogis, imprimis Phaedro, quo ex libro quae sumpserit antea accuratius iam vidimus.

Quibus exceptis iisque, quae ex Platonis Phaedone fluxisse Aquila dissertatione comprobavit, multa exstant, quae a Platone ad librum Gregorianum permanarunt. Quorum, quae maxime ad sententias et rationes pertinent, postea mentionem faciam, hic vero magis demonstrem, quo modo singulis Platonis verbis et vocibus ad artem dialogi spectantibus Gregorius usus sit, imprimis autem ea afferam, quae ex Phaedone fluxisse mihi videntur et ab Aquila nescio qua ratione omissa sunt.

Identidem ex Gregorii libro verba quaedam referenda sunt ad Platonis dialogi artem quaestionem indicantia: ,πῶς τοῦτο λέγεις'; (III, 36 B; 89 A etc.) Plato saepissime hac formula utitur, omisso quidem in Phaedone illo ,τοῦτο' — Phaed. 72 B, 73 D — 108 A:

,πῶς ταῦτα λέγεις; — In Phaedro aliisque dialogis plena exstat formula ,πῶς τοῦτο λέγεις. — Nec minus Platoni imprimis familiaris est usus iste vocabuli ,ὁρᾳς reliquae orationi praemissi. —

Gregorius 33 B 6; 53 B 11 eo utitur vocabulo, quod quidem in Phaedone non invenitur, sed exstat exempli gratia Conv. 207 D — Georg. 510 D etc.

Ad Phaedonis vero lectionem redeunt verba, quae 72 C; 73 B — 88 C 8 etc. leguntur, quaeque adhibentur, cum disputatione habita quis paulisper moratur: ἐγὸ δέ, ut locum unum ex Gregorio afferam (88 C 8) μικ ρον ἐπισχών καὶ ἀναλαβών τὴν τῶν εἰρημένων διάνοιαν... εἶπον.... Simili modo Plato in Phaedone 95 E: ,ὁ οὖν Σωκράτης, inquit, συχνὸν χρόνον ἐπισχών καὶ πρὸς ἑαυτόν τι σκεψάμενος... (cf. etiam Phaed. 59 E). Sed et illud ἀναλαβών quod de iis dicitur, qui disputando aliquid retractant, paulo ante eum locum apud Platonem legitur 95 E: ,ἐξεπίτηδες πολλάκις ἀναλαμβάνω. Gregorius hoc verbo, quod Platoni maxime usitatum fuisse videtur, etiam 48 C 6 utitur.

Quodsi Gregorius 13 A 12: ,τίς μηχανή inquit, ,τὸ μηδὲν ἡγεῖσθαι τὴν τοῦ ζῆν ἀναχώρησιν, verba ,τίς μηχανή . . . μηδέν comparari possunt cum Platonis: Phaed. 72 D: ,τίς μηχανή μὴ οὐχί . . . . 86 A.

Platonis etiam est iste usus formulae ,οὐκ ἀγεννῶς 145 B (cf. etiam 65 C). Utitur ea formula Plato de iis, qui strenue ac confidenter disputandi partes sustinent (cf. Krabing. ed. dialogi, ann. ad. pag. 339). Plato haec adhibet verba in Phaedro 264 E — Gorg. 492 D etc. —. Eodem sensu apud Gregorium exstant verba 145 B: ,οὖκ ἀγεννῶς, φησὶν ἡ διδάσκαλος, κατὰ τὴν λεγομένην ἑητορικὴν . . . κατεπεχείρησας .

Sed plura non afferam. Satis ex his quae attuli apparere mihi videtur Gregorium non solum Platonis sententiis usum esse in conficiendo libro, sed etiam Platonis artem atque dialogi formam magnopere re-

spexisse. Quocum etiam quadrat, quòd multo saepius quam aliis in libris Platonis adhibet verba, quorum hic pauca afferam.

Identidem utitur verbo ,λήγειν contra usum scriptorum pedestrium. Auctores huius usus habet Platonem et qui ipse quoque, cum amaret vocabula epica, saepe hoc verbo usus est, Xenophontem. Eodem modo Platonem imprimis et Aristotelem auctores exquisiti usus vocis ,πάγιος habet, quo verbo saepissime utitur (cf. Jahn. in ed. Krab. pag. 168 et 174. Idem in libro "Methodius platonizans" inscripto — ann. 51 et 460).

Ad Platonem porro, ut ex ingenti numero pauca afferam, redeunt verba ut: ανακύπτειν (Phaedr. 249 C - Greg. 49 A 8; 109 B) απευθύνειν (Tim. 71 D; Pol. 282: — Greg. 12 B) πολυθούλητον (Phaed. 100 B — G. 68 A 12) ψυχῆς ομθαλμός vel sim. (Greg. 28 A 4; 48 A 9 etc. — Plato Conv. 219 A; Rep. 533 D etc. cf. A. Jahn, Bas. plot. p. 18; Meth. platon, ann. 270; 421; ubi plura afferuntur). Greg. 13 A 12: ἔσχατον έν άδικίτις και έσχαιον έν τιμωρίαις cf. Rep. 378 B αδικών τὰ ἔσχατα (Gorg. 525 C). Rep. 361 Å (354 B) έσχάτη άδικία - Rep. 579 Α ,ταῖς ἐσχάταις τιμωροῦντο τιμωρίαις - Deinde Grg. 24 A 10 αμβλυωπείν - Plato maxime Rep.  $508 \,\mathrm{C/D} - 576 \,\mathrm{E} - 517 \,\mathrm{D}$  αμβλυώττειν — Greg. 108 A 1 ή τοῦ ήγαπημένου (sc. σώματος) διάζευξις (Phaed. 88B) — Greg. l.l., συμπεφυρμένη - Phaed. 66 C — (cf. de Naz. Gottwald, p. 35), — Greg. 120 A τὰ ἀνεφμάτιστα πλοία, qua Platonis similitudine (The et. 144 A) Basilius quoque utitur III, 421 B 13. Aliorum mentionem et feci et postea faciam.

Pergamus igitur, consideremusque ea, quae ex Platonis Phaedone influxerunt in Nysseni de virginitate librum, in quo inde a cap. V. (III, 348 B) haec fere exponit:

Anima, quae corpore quasi vinculo quodam tenetur, voluptatibus aliisque humilibus affectibus deprimitur,

neque illud lumen, quod cognatum habet, aspicere potest, nisi virginitas eam his inferioribus liberat voluptatibus: ,πασα γάρ' inquit, έστὶ σπουδή τοῦ τοιοίτου βίου (sc. castae virginitatis) δπως μη τὸ ὑψηλὸν τῆς ψυχῆς διά της έπαναστάσεως των ήδονων ταπεινωθή, και άντί του μετεωροπορείν και είς τὰ ἄνω βλέπειν τὴν διάνοιαν ήμων πρός τὰ σαρχός καὶ αίματος κατενεγθείσαν πάθη Non solum verba illa .μετεωροπορείν καὶ είς τὰ ἄνω βλέπειν' Platonis sunt (Phaedr. 246 C) sed eadem, quae illis verbis Gregorius de virginitatis munere dicit, Plato in Phaedone 82 E seq. philosophiae adscribit. Quae clarius etiam apparebunt, cum Gregorium pergentem audiamus: ,πῶς γὰρ ἔτι δύναται πρὸς τὸ συγγενές τε καὶ νοητὸν φῶς ἐλευθέρφ ἀναβλέπειν τῷ ὅμματι ή προσηλωθείσα κάτω τῆ ήδονῆ τῆς σαρκός . . . δταν πρὸς τὰ ὑλώδη σχη τὴν ὁοπήν. Quibuscum verbis Platonis comparanda sunt, quae leguntur in Phaed. p. 83 D: , έκάστη ήδον ή . . . ωρπερ ήλον ἔχουσα προσηλοῖ αὐτὴν (ψυχὴν) πρὸς τὸ σῶμα καὶ προσπεροτά καὶ ποιεί σωματοειδή. (Cf. Nyss. III, 97 B.)

Plato philosophiam dicit his voluptatibus liberare animam, ut assequi possit τὸ ὄντως ὄν, quod μόνη τῆ ψυνή cernitur 83 A/B. Gregorius quoque virginitati hoc adscribens munus illud soli animae vivere (μόνη τη ψυχη ζην 348 A) et liberare se ipsum voluptatibus et sensibus commendat. Nam animum sibus saepe abstrahi affirmat (352 B/C) qui pertinet ad verum bonum (τὸ ἄντως ἀγαθόν): , ει δή - 352 Β 11 pergit, πανταχόθεν ανακληθείς καὶ περί έαυτον άθροισθείς συνηγμένος καὶ άδιαχύτως πρός την οικείαν έαυτω . . . ένέργειαν χινοίτο, οίδεν το χωλύον αὐτον ἔσται . . . της άληθείας τῶν ὄντων ἐφάπτεσθαι (cf. etiam 368 A seq.). Nec minus Plato in Phaedone 67 C commendat: ,χωρίζειν δτι μάλιστα ἀπὸ τοῦ σώματος τὴν ψυγήν καὶ έθίσαι αὐτήν πανταγύθεν έκ τοῦ σώματος συναγείρεσθαί τε καὶ αθροίζεσθαι, καὶ οἰκεῖν κατὰ τὸ δυνατὸν . . . μόνην καθ' αὐτὴν ἐκλυομένην ώσπερ ἐκ δεσμῶν ἐκτοῦ σώματος (cf.  $65~\mathrm{B/C}~-~83~\mathrm{A}~\mathrm{seq.})$ .  $^1$ )

Animam autem suam divinam pulchritudinem, quae ei ex exemplaris imitatione expressa sit, peccatis Nyssenus dicit amittere iisque se ad turpitudinem convertere, III, 372 B. Vitiis hominem a dignitate sua excidere ,οἶον πάσχουσιν οἱ ἐξ ὀλισθήματος ἐγκατενεχθέντες βορβόρφ... οὕτως κἀκεῖνος (ἄνθρωπος) ἐμπεσών τῷ βορβόρφ τῆς ἁμαρτίας ἀπώλεσε τὸ εἰκών.

Hanc imaginem hominis sive animae in coenum illapsae Gregorius ex Phaedone sumpsisse videtur, quo in dialogo 69 C Plato exponit eum, qui impurus neque a vitiis purgatus in Orcum venerit, in coenum labi ibique mansurum esse ,ἐν βοςβόςψ κείσεται.²)

Plane igitur Nyssenus respexit Platonis Phaedonem, etsi multa illorum verborum perusitata fuerunt (ut illud Orphicorum corpus esse vinculum animae) et apud Platonicos quoque illis similia eodem modo ex Platone repetita leguntur. Sic de animae purgatione conferenda sunt verba Plotini I, 2,5, quae quidem similia sunt sed prorsus aliter dicta quam illa Platonica et Gregoriana . . μάλιστα ζητεῖν (sc. ἐστὶν) θνμὸν πῶς καθαίφει

<sup>1)</sup> Hac imagine Nazianzenus saepe utitur: II, 84 A 10; 125 C 1 — II, 497 A 7 — III, 63 B — (Platonem ipsum nominans). Cf. Gottwald l. c. p. 12, p. 34. — Jahn "Method. pl." adn. 486; 487; 533; 642. — Plotinus hanc Orphicorum adhibet sententiam ad Phaedonem alludens: IV, 8, 1 seq. — Porphyr. sent. VIII. etc. Nyss. praeterea I, 569 A 1 (cf. pag. 54) — una cum aliis Platonis verbis atque sententiis.

<sup>&</sup>quot;) Cf. Bas. III, 584 B: ,ἐνὶ δὲ λόγφ παντός ὑπεροπτέον τοῦ σώματος τῷ μὴ ὡς ἐν βορβόρω ταῖς ἡδοναῖς αὐτοῦ κατορωρύχθαι μέλλοντι (Phaed. 69 C) ἢ τῆς ψυχῆς ἐπιμέλειαν ἔχειν πᾶσαν σχολ ἡν ἀπό τῶν ἄλλων ἄγοντας (ex Tim. 18 B) τοσοῦτον ἀνθεκτέον αὐτοῦ, ὅταν φησὶν Πλάτων (Rep. 498 B) ὑπηρεσίαν φιλοσοφία κτωμένου΄. His igitur verbis Bas. manifeste tres Platonis respicit locos.

(sc. χαθαρσις) καὶ ἐπιθυμίαν καὶ τάλλα πάντα . . . καὶ τὸ χωρίζειν ἀπὸ σώματος ἐπὶ πόσον δυνατόν (cf. Phaed. 67 C) . . ἀπὸ μὲν δὴ σώματος ἴσως . . . συνάγουσαν ἑαυτὴν . . . καὶ τὰς ἀναγκαίας τῶν ἡδονῶν αἰσθήσεις μόνον ποιουμένην, καὶ ἰατρεύσεις καὶ ἀπαλλαγὰς πόνων. . . . Porphyr. sent. 42: ,νοῦς . . . χωρίζων ἑαυτὸν ἀπὸ σώμαιος, τότε μάλιστα νοεῖ, καὶ εἰς ἑαυτὸν στρέφειαι. — Imagine illa animae in coenum illapsae Plotinus I, 6, 6 utitur: , . . . αἱ τελεταὶ ὀρθῶς αἰνίττονται τὸν μὴ κεκαθαρμένον καὶ εἰς ᾿Αιδου κείσεσθαι ἐν βορβύρω, ὅτι τὸ μὴ καθαρὸν βορβόρω διὰ κάκην φίλον . . . '

Multa alia praeterea apud Nyssenum exstant, quae quin ex Phaedone sumpta sint nemo dubitare potest. Sic in dialogo illo de anima et resurrectione III, 68 B Gregorio quaerenti, unde sit ,ἐκεῖνο τὸ πολυθούλητον (Phaed. 100 B) τοῦ "Αιδον ὄνομα, Macrina respondet, Orci nomen significare ,τὴν ἐκ τοῦ ὁρωμένου πρὸς τὸ ἀειδὲς μεταχώρησιν τῆς ψυχῆς . . . ' et, paulo infra: ,οὐ-δὲν ἄλλο τί μοι δοκεῖ παρὰ . . . τῶν ἔξωθεν . . . τὸ ὄνομα τοῦτο διασημαίνειν . . . πλὴν εἰς τὸ ἀφανές τε καὶ ἀειδὲς ματαχώρησιν.'

Quam Orci nominis explanationem ( $\mathcal{A}\iota\delta\eta\varsigma - \dot{\alpha}\epsilon\iota\delta\dot{\eta}\varsigma$ ) Gregorius ex Platonis Phaedone sumpsisse mihi videtur. Plato enim 81 C — quem locum Nyssenus II, 88 A 12 seq. ad verbum fere laudat, haec exponit: anima corporis amans post excessum e corpore . . . , ελκεται πάλιν εἰς τὸν ὁρατὶν τόπον gόβω τοῦ ἀϊδοῦς τε καὶ  $\mathcal{A}\iota\delta\sigma\upsilon' - \text{et }80\,\text{D}$ : ,  $\dot{\eta}$  ψυχ $\dot{\eta}$  . . τὸ ἀϊδές, τὸ εἰς τοσοῦτον τόπον ετερον οἰχόμετον γενναῖνον καὶ καθαρὸν καὶ ἀϊδ $\ddot{\eta}$ , εἰς  $\mathcal{A}\iota\delta\sigma\upsilon$  ὡς ἀληθῶς . . . ἀπαλλατομένη.)

Platonis deinde ex Phaedone consuta sunt illa —

<sup>1)</sup> Eadem Orci exstat definitio in Crat. 403 A: ,ό. . "Αιδης, οἱ πολλοὶ μέν μοι δυχούσιν ὑπολαμβάνειν το ἀϊδὲς προσειρῆσθαι τῷ ὁνόματι τούτᾳ (cf. Gorg. 493 B). Sed cum maxime Phaedonem secutus sit Nyssenus illo in dialogo, haec quoque ad Phaedonem redire puto. Cf. Porphyrii sent. 32: ,ἐν. . . "Αιδου λέγεται, ὅτι τῆς ἀϊδοῦς φύσεως ἐτύγγανε τὸ πνεῦμα καὶ σκοτεινῆς."

ab Aquila omissa — quibus Nyssenus eodem in dialogo III, 88 A oportere dicit: χωρίζεσθαι . . . καὶ ἀπολύεσθαι τῆς πρὸς αὐτὴν (σάρκα) σχέσεως, 
ἵνα μετὰ τὸν θάνατον μὴ πάλιν ἄλλον θανάτον δεώμεθα, 
τοῦ τὰ λείψανα τῆς σαρχώδους κόλλης ἀποκαθαίροντος ἀλλὰ καθάπερ δεσμῶν τῆ ψυχῆ 
περιρέαγεντων, κοῦφος αὐτῆ καὶ ἄνετος 
δ. πρὸς τὸ ἀγαθὸν γένηται δρόμος, ὀυδεμιᾶς 
αὐτὴν σωματικῆς ἀχθηδόνος πρὸς ἐαυτὴν ἐφελκούσης.

Cuius loci sensus non modo idem est atque verborum Platonicorum, quae antea ex Phaedone attuli (Phaed. 67 C, 65 B/C), sed etiam verba, τὰ λείψανα τῆς σαρχώδους χόλλης Platonica sunt. 86 C enim Plato verbis ,λείψανα τοῦ σώματος utitur et 82 E seq. haec exponit: ,παραλαβοῦσα . . τὴν ψυχὴν ἡ φιλοσοφία ἀτεχνῶς διαδεδεμένην ἐν τῷ σώματι καὶ προσχεχολλημένην . . . οὕτω παραλαβοῦσα ἡ φιλοσοφία τὴν ψυχήν . . . . λύειν ἐπιχειρεῖ, ἐνδεικνυμένη ὅτι ἀπάτης μὲν μεστὴ ἡ διὰ τῶν ὁμμάτων σχέψις, ἀπάτης δὲ ἡ διὰ τῶν ὧτων . . . πείθουσα δὲ ἐκ τούτων μὲν ἀναχωρεῖν . . . αὐτὴν δὲ εἰς αὐτὴν ξυλλέγεσθαι καὶ ἀθροίζεσθαι παρακελευομένη. (1)

Quibus cum verbis iisque, quae antea ex Phaedone (67 C) attulimus, insigni modo conspirant ea, quae Gregorius I, 1297 A 2 affert: ,ἐπειδὴ συμφύεταί πως ἡ ψυχὴ διὰ τῶν σωματικῶν αἰσθήσεων πρὸς τὰ ἡδέα τοῦ βίου, καὶ τῷ ἐνχροίᾳ τῆς ἕλης διὰ τῶν ὀφθαλμῶν ἐπιτέρπεται, καὶ τῷ ἀκοῷ πρὸς τὰ ἡδέα τῶν ἀκροαμάτων τὴν ἑοπὴν ἔχει . . . διὰ τοῦτο οἶόν τινι ἥλω πρὸς τὰ ἡδέα τοῦ βίου τῷ αἰσθητικῷ δυνάμει προσκολλωμένη, δυσαποσπάστως ἔχει τούτων, οἶς συνεφίη προσκολληθεῖσα . . . ὅλου συνεπισυρομένη τοῦ βίου τὸ ἄχθος.'

Eodem modo Platonis sententiis ex Phaedone repe-

<sup>1)</sup> Similia Bas. III, 581 C 9. — Cf. Phaed. 65 C.

titis Basilius animam a vitiis purgandam esse docet, velut III, 581 A: ,οὐ . . . τῷ σώματι δουλευτέον, υτι μη πασα ανάγκη<sup>1</sup>) ,άλλα τη ψυχη τὰ βέλτιστα ποριστέον, ώσπερ έχ δεσμωτηρίου τζς πρὸς τὰ τοῦ σώματος πάθη χοινωνίας αὐτὴν διὰ φιλοσοφίας λύοντας άμα δέ καὶ τὸ σῶμα τῶν παθῶν κρεῖττον άπεργαζόμενος --

Quibuscum conferas et ea, quae antea iam ex Phaedone protuli, et haec: Phaed. 67 A: ,under ou λωμεν τω σωματι μηδέν χοινωνώμεν, δτι μή πᾶσα ἀνάγκη' — Phaed. 114 B/C . . . ,ἀπαλλατόμενοι ώσπερ δεσμωτηρίων (sc. τωνδε των τόπων) άνω δὲ εἰς τὴν καθαρὰν οἴκησιν ἀφικνούμενοι καὶ ἐπὶ γῆς οίχιζόμενοι —. Crat. 400 C.

Nazianzenum denique Phaedone usum esse iam vidimus, aliaque Gottwald, ut p. 12; 482); p. 413), comparavit. Sed addam pauca, ex quibus eodem modo Nazianzenum apparet Phaedonem respexisse. Dialogum ipsum τον περὶ ψυχῖς λόγον nominat duobus locis, quibus Cleombroti cuiusdam mentionem facit, qui Phaedone lecto tanto eius amore exarsisset, ut statim praecipitio vitam finisset. 4) (I, 592 B — III, 729 v. 680 seq. — Aug. de civ. dei İ, 22).

Platonis sententias maxime ex Phaedone et Phaedro repetitas Gregorius affert III. 449 vv. 32 seq.:

> ,ού πινυτών ύδε μύθος, ετώσια παίγνια βίβλων οί καὶ σώματα πολλά βίοις προτέροισιν δμοια έσθλοῖς ήδὲ κακείς, ψυχη δόσαν αιέν αμείβειν  $\tilde{\eta}$  τιμην ἀρειης,  $\tilde{\eta}$  άμπλαχίης 5) τινὰ ποινήν,

2) III, 68 C; II, 20 C 1 Naz. Platonis affert philosophiae

<sup>1)</sup> Iisdem Platonis verbis (Phaed. 67 A) utitur Naz. I, 413 C 2 seq. — II, 53 A 11 (cf. Gottwald, p. 43 seq.).

definitionem, ut sit Saráτου μελέτη (Phaed. 81 A).

3) II, 13 D — I, 448 A 5 Platonis utitur verbis (Phaed. 67 Β): ,μή καθαρφ γάρ καθαρού έφάπτεσθαι μή ού θεμιτόν ή. 4) Fabula desumpta est ex Call. epigr. XXIII.

<sup>5)</sup> His verbis ad Phaedrum mihi respexisse videtur Naz., Phaedr. 242 C: . . . ,κατ' "Ιβυκον, μή τι παρά Βεοζς.

είμασιν ως τινα φωτα κατενδύοντες ακόσμως ή ε μετεκδύοντες, έτώσια μοχθίζοντες

χαὶ τόδ' ἄλης, λήθην με παθείν ποοτέρης βιότητος.'

Quibus in versibus quamquam Pythagoraeorum maxime inest de animarum migratione sententia, tamen eos ad Platonem imprimis spectare puto. Conferenda enim praeter Phaedri verba 242 C — 249 A (cf. p. 22) illa Phaedonis sunt, quibus exponitur, eas animas, quae virtutem coluissent, in praestantissima quaeque corpora migrare, iis vero, qui se vitiorum illecebris dedissent, obscoenissima quaeque corpora tribui — 81 D seq.:

\[ \tien \tien \pai(\pai) \tien \ti

Verbis denique ,λήθην με παθεῖν προτέρης βιότητος, alludit ad Platonis sententiam, quae erat, scientiam (μάθησις) nihil aliud esse nisi recordationem rerum in pristina vita acceptarum. (Phaed. 72 E — Naz. II, 24 Β βάλλε μοι . . . Πλάτωνος . . . τὰς ἀναμνίσεις).

Ad alia, quae Plato in Phaed. 112 E seq. de Orci fluminibus disputat, Gregorius I, 713 B 7 seq. al!udit. Iulianum enim exagitans ,ἐπὶ τοὺς σούς inquit, ,ἐλθὲ

<sup>,</sup> άμβλακών τιμάν πρός άνθρώπων άμείψω . . ' Hunc Ibyci versum ex Phaedro repetitum imitatus est Naz.: Cf. άμείβεεν, τιμή, άμπλακίη.

<sup>1)</sup> Ad hanc Platonis imaginem a Platonicis persaepe usitatam, qua corpus animae esse vestimentum dicitur, Nyss. saepe alludit: III, 108 A 3: ,τό σωματικόν περιβόλαιον' — III, 109 C 5: ,τοῦ σώματος περιβολή . . . ' Cf. Crat. 400 C; Phaed. 81 E. A Jahn, "Methodius platonizans", adn. 115.

λόγου .... οὐ ποιηταῖς μόνον ἀλλὰ καὶ ἀνδράσιν φιλοσίφοις ἀρέσκοντας (sc. Platoni), Πυριφλεγέθοντάς σου, καὶ τοὺς Κωκυτοὺς καὶ τοὺς ᾿Αχέροντας, οἶς ἀδικίαν κολάζουσι Τάνταλος, Τιτυός, Ἰξίων.'

Duorum denique proverbiorum mentionem faciam, quibus et Plato in Phaedone et Gregorius utuntur. Alterum est de Penelopae tela, qua similitudine (cf. Od. II, 94 seq.) opus inane significetur. Naz. III, 887 v. 41: ,ἱστὸν Πηνελόπης, τὸν νὺξ λύεν, ἦμας ϶΄φαιι εν', et Plato Phaed. 84 A. Alterum exstat II, 44 B: δεύτερον ποιεῖσθαι πλοῦν', quod proverbii loco iam dicitur a Platone (Phaed. 99 A et al.), cum quis ad summa pertingere non volens proxima consectatur.

Sed haec hactenus. Ad ea, quae antea ex Platonis Phaedone ad Nysseni librum de virginitate permanasse vidimus, verba applicata sunt quaedam ex Platonis

## Convivio

repetita. Exposuerat, ut breviter repetam, Gregorius Platonis in morem animam a corpore ad voluptates detractam ab hisce vitiis esse purgandam, ut ad summum bonum, i. e. ad deum pervenire eumque aspicere posset. Quo modo hoc pulchrum et bonum (τὸ καλὸν et τὸ ἐπέκεινα παντὸς ἀγαθοῦ 361 A 3 id nominat) assequi possimus, deinde cap. IX (p. 364 seq.) exponit.

Iam in indagatione pulchrae cuiusdam rei is mente imperfecta esse solet, qui cum aliquid cernit, quod speciem pulchritudinis aliquam prae se fert, illud ipsum sua natura pulchrum esse opinatur, ὁ δέ, 364 C pergit, κεκαθαρμένος τὸν τῆς ψυχῆς ὀφθαλμὸν καὶ δυναιὸς τὰ τοιαῦτα βλέπειν, χαίρειν ἐάσας τὴν ἕλην τὴν ὑποβεβλημένην τῆ τοῦ καλοῦ ἰδέᾳ, οἶον ὑποβάθρα τινὶ τῷ ὁρωμένφ χρήσεται, πρὸς τὴν τοῦ νοητοῦ κάλλους θεωρίαν, οὖ κατὰ μετουσίαν τὰ ἄλλα

καλὰ γίνεταί τε καὶ ὀνομάζεται (Cf. Conv. 211 C; 211 B).

Sed difficillimum est, cum plerique obtusa mentis acie sint, ipsam per se pulchritudinis naturam cognitam habere (αὐτὴν ἐφ' ἑαυτῆς τοῦ καλοῦ τὴν φύσιν κατανοῆσαι); nam animi sensus non accurate in hoc exercuinus, ut honestum pulchrumve ab eo internosceremus, quod neque honestum neque sane pulchrum est. Qua de causa ad ipsius honesti inventionem (είς την τοῦ καλοῦ ευρεσιν) hac via utendum est: 365 A: πάνια... δσα τας επιθυμίας των ανθρώπων έφελχεται χαλά είναι νομιζόμενα . . . ταῦτα ὑπερβαίνοντας ὡς ταπεινά . . . άλλα την έπιθυμητικήν ήμων δύναμιν έκει ανάγειν, unov oix equivertai i aloungis. Sie in ipsa, quae in his omnibus spectatur pulchritudine animus ad pulchri illius cupiditatem ducatur oportet, cuius gloriam omnia narrant (persimilia exstant III, 28 C): ,οῦτω γάρ', inquit, , άνιοῦσα ή ψυχή καὶ πᾶν ιὸ καταλαμβανόμενον ώς μικρόιερον του ζητουμένου καταλιμπάνουσα dei pulchritudinem agnoscere potest. Homo vero, qui hoc modo coelestem pulchritudinem ex propinquo contemplatur 365 D 1: γενήσεται καὶ αὐτὸς καλὸς τῷ καλῷ προσπελάσας καὶ έν αὐτῷ γεγονώς λυμπρός τε καὶ φωτοειδής έν τη μετουσία τοῦ άληθινοῦ φωτὸς καταστήσεται (cf. Conv. 211 B; 212 A). Et paulo infra sic pergit (III, 368 C 5): , εί δέ τις τοιοῦιός έστιν, οίος ήδη πάντα καταλιπείν ιὰ άνθρώπινα, είτε σώματα, είτε γρήματα, είτε τὰ ἐν ἐπιστήμαις ἢ τέγναις ἐπιτηδεύματα (Conv. 211 C) . . . περὶ τὰ τοιαῦτα γὰρ ή πλάνη της τοῦ καλοῦ κατανοήσεως, έν οίς ή αΐσθησις χριτήριον γίνεται . . . . ὁ τοιοῦτος πρός έχεινο μόνον έρωτιχώς τε χαί έπιθυμητιχώς έξει. ο ούχ ετένωθεν έχει το καλον είναι, ούδε ποτέ, η πρός τι τοιοῦτόν έστιν, άλλὰ έξ ξαυτοῦ καὶ δί ξαυτοῦ χαλὸν χαὶ ἐν ξαυτῷ τοιοῦτον χαλὸν γενόμενον, ἢ ποτὲ οὖχ ἐσόμενον, ἀλλὰ πάντοιε ώσαύτως ἔχον, προσθήχης τε χαὶ αὐξήσεως ὑπεράνω χαὶ ἀνεπίδεχτον πάσης τροπῆς τε χαὶ ἀλλοιώσεως (cf. Conv. 211 A).¹) τῷ τοίνυν πάσας ἑαυτοῦ τὰς τῆς ψυχῆς δυνάμεις ἐχ παντὸς εἴδους χαχίας αποχαθάραντι... ἐμφανὲς γίνεται τὸ μόνον τῆ φύσει χαλὸν ὅπερἐστὶ τὸ παντὸς χαλοῦ τε χαὶ ἀγαθοῦ αἴτιον...'

Totam hanc Gregorii disputationem Platone auctore scriptam esse mihi persuasum est. Eodem enim modo et magnam in partem simillimis ne dicam iisdem verbis Plato in Convivio inde a pag. 210 indicat, qua quis via τὸ ἀληθῶς καλὸν assequi possit. Ex singularum quae pulchrae sunt rerum contemplatione ad pulchri speciem seu ideam pervenire debet. Omnia complectens 211 B seq., ,τοῦτο', inquit, ,δή ἐστι τὸ ὀψθῶς ἐπὶ τὰ ἐψωτικὰ ἰέναι . . . ἀρχόμενον ἀπὸ τῶνδε τῶν καλῶν ἐκείνου ἕνεκα τοῦ καλοῦ ἀεὶ ἐπανιέναι, ὥσπερ ἐπανα-βαθμοῖς χρώμενον²) . . . ἀπὸ τῶν καλῶν σωμάτων ἐπὶ τὰ καλὰ ἐπιτηδεύματα, καὶ ἀπὸ τῶν ἐκιτη-

<sup>1)</sup> Quibuscum etiam comparari possunt verba ex Phaedone 78D . . . , αὐτό το καλόν αὐτό ἔκαστον ο ἔστιν, τὸ ον, μήποτε μεταβολήν καὶ ἡντινοῦν ἐνδέχεται; ἢ ἀεὶ αὐτῶν ἔκαστον ο ἔστι, μονοειδὲς ὁν αὐτό καθ' αὐτό, ὡσα ὑτως κατὰ ταὐτὰ ἔχει καὶ οὐδέποτε οὐδαμή οὐδαμῶς ἀλλοίωσιν οὐδεμίαν ἐνδέχεται; Cf. praeterea Nyss. I, 1233 B 13; III, 500 A seq. — Similia sed prorsus aliter expressa Plotin. V, 5, 9 seq. Porphyr. sent. 33: ,τοῦ . . ὄντως ὄντος καὶ καθ' ἐαυτό ὑφεστηκότος . . . (sc. κατηγορούμενὰ ἐστι) τὸ εἶναι ἀεὶ ἐν ἑαυτῶ ἰδρύμενον, ὡσαύτως τὸ κατὰ ταὐτὰ ἔχειν . . . τὸ ἀμετάβλητον εἶναι κατ' οὐσίαν, τὸ ἀσύνθετον, τὸ μήτε λυτὸν μήτε ἐν τόπῷ εἶναι . . . τὸ μήτε γινόμενον μήτε ἀπολλύμενον καὶ οσα τοιαῦτα.

<sup>2)</sup> Ad haec Platonis verba Nyss. praeterea respexisse videtur III, 113 A 8 (de an. et res.), quo loco Platonis de animarum migratione exponens sententiam dicit secundum hanc doctrinam animam ab hominibus transire ad animalia et ,άπο τούτου πάλιν διά τῶν αὐτῶν ἀνιέναι βαθμῶν καὶ πρὸς τὸν οὐράνιον χῶρον ἀποκαθίστασθαι.

δευμάτων έπὶ τὰ καλὰ μαθήματα1), ὡς ἀπὸ τῶν μαθημάτων έπ' έχεῖνο τὸ μάθημα ιελευτήση, δ έστιν ούχ ἄλλου ἢ αὐτοῦ ἐχείνου τοῦ χαλοῦ μάθημα, χαὶ γνω... δ έστιν καλόν. Atque pulchrum esse dicit 210E seq.: . . . ,τὶ θανμαστὸν τὴν φύσιν λαλόν . . . πρῶτον μ ἐν άεὶ ὄν καὶ οὔτε γιγνόμενον οὔτε ἀπολλύμενον (cf. Porphyr. sent. 33) οὖτε αὐξανόμενον οὖτε φ θῖνον, ἔπειτα οὐ τῆ μὲν χαλὸν, τῆ δ'αἰσχρόν, οὐδὲ τοτὲ μὲν, τοτὲ δὲ οῦ, οῦδὲ πρὸς μὲν τὸ χαλὸν, πρὸς δὲ τὸ αἰσχρόν, οὐδ' ἔνθα μὲν καλὸν ἔνθα δ ε α ίσχούν . . . οιδε που ον εν ετερφ τιτι, οίον εν ζώφ, η εν γη η εν ούρανφ . . . άλλ αὐτο καθ αὐτο μεθ' αυτό μονοειδές άει ον, τὰ δὲ ἄλλα πάντα καλά έχείνου μετέγοντα. Ei vero, qui illud pulchrum assecutus est, hoc accidit: 212 A: ,τεχόντι . . . άρετην άληθη και θρεψαμένω υπάρχει θεοφιλεί γενέσθαι, καὶ εἴπέρ τω ἄλλφ ἀνθρώπων ἀθανάιω καὶ ἐκείνω.

Eandem igitur viam ad veri pulchri cognitionem atque Plato eodemque modo Nyssenus ingreditur.

Plotinus quoque illa Convivii verba ac rationes imitatus est Ennead. I, 6, 1 seq., quo loco de pulchro agens dicit: ,τί οὖν έστὶ ὅ κινεῖ τὰς ὅψεις τῶν θεωμένων καὶ ἐπιστρέφει πρὸς αὐτὸ καὶ ἔλκει, τοῦτο γὰρ ε ἡ ρό ντες τὰ χ ἄν ἐπιβάθρα αὐτῷ χρώμενοι καὶ τὰ ἄλλα θεασαίμεθα . . . λέγεται μὲν δὴ παρὰ πάντων . . . ώς συμμετρία τῶν μερῶν πρὸς ἄλληλα . . κάλλος ποιεῖ . . . εἰ δὲ . . . μεταβαίνοντες (sc. τὴν συμμετρίαν τοῦ προσώπου) καὶ ἐπὶ τὰ ἐπιτηδεύματα καὶ τοὺς λύγους τοὺς καλοὺς τὸ σύμμετρον καὶ ἐπὶ αὐτῶν αἰτιῷντο, τίς

<sup>1)</sup> Gregorius eodem modo secundum Platonem ad cognitionem veri boni pervenire dicit (III, 181 C 10 seq.) iuxta scripturam per geometriam et astronomiam: ,παρῶ', inquit (sc. iuxta scripturam) ,τὰ μαθήματα, ὅθεν θήγεται πρὸς άρετὴν ἡ διάνοια, γεωμετρίαν τε καὶ ἀστρονομίαν, καὶ τὴν διά τοῦ ἀρεθμοῦ κατονόησιν τῆς ἀληθείας, πᾶσἀν τε μέθοδον ἀποδεικτικὴν τῶν ἀγνοουμένων. Cf. etiam I, 373 C.

αν λέγοιτο εν επιτηδεύμασιν συμμετρία καλοίς η νόμοις η μαθήμασιν η έπιστήμαις.

Sed ut iam ex his quae attuli plane apparet Nyssenum non ad Plotinum sed ad ipsum Platonem rediisse, sic etiam ex eo colligi potest, quod alia, quae cum Gregorii verbis congruunt, non insunt in Plotinianis verbis.

Sed non solum Nyssenus ea omnia, quae supra ex Platonis Convivio attuli verba a Diotima quadam exposita in usum suum convertit, sed ipsam etiam Diotimam sibi proposuit atque imitatus est in libro suo de anima et resurrectione. Quo in dialogo ex Platonis Diotima Macrinam sororem tam plane imitatione expressit 1), ut nemo dubitare possit, quin tota Gregorii sororis persona commutata quasi atque conversa sit in Socratis magistram sapientem illam vatem et nuntiam.

Primum enim non magis Socrates illum dialogum habuit cum Diotima quam Gregorius cum sorore. Sed ut Socrates suas ipsas sententias Diotimae subicit, sic Gregorius Macrinam eas afferentem facit rationes, quae sui ipsius sunt. Non, ut fieri debet, Macrina Gregorium audit vel cum eo disputat, sed magistrae in modum eum docet rationes et dogmata, quae sunt de anima et resurrectione — et ut διδάσχαλος saepe nominatur, sic et Diotimam magistram suam fuisse (Conv. 201 D) Socrates ipse dicit. Nec minus se ipsum discipulum esse scientiae quidem cupidum sed ignarum atque imperitum Socrates simulat quam Gregorius.

Eodem igitur modo, quo antea Gregorium comparavimus cum Simmia et Cebe, quia de animarum immortalitate se dubitantem fingebat, eodem cum Socrate illo Convivii comparari potest. At et Macrinae

<sup>1)</sup> Creuzerus in libro, qui inscribitur "Zur Gesch. d griech. u. röm. Litt." p. 476 seq. haec iam primus breviter commemoravit.

duplex quasi facies impressa est; nam ut dubium esse non potest, quin optimo iure cum Socrate illo Phaedonis comparari possit, quod moritura tamquam fratrem disputatione sua de animae immortalitate consolatur, sic etiam ex Diotima sane conversa atque commutata est in divinam quandam mulierem, quae vitiis carens ac sine pudore de omnibus rebus arcanis atque occultis loquitur. Etiam hac in re comparari potest cum Diotima, quae eodem modo quasi ut dea de caelo ad homines delapsa libere disputat de rebus, de quibus mulieribus virginibusque loqui non licet.

Ex eo igitur, quod Macrina in Diotimam Platonis conversa est, commutata quoque est ratio, quae inter Gregorium et sororem esse non modo debebat sed etiam erat: Gregorii enim anima effeminata in modum mulierum est et corpori inhaerere videtur, Macrina contra praedita est divina quadam mente, qua constans atque immota et a rebus humanis soluta ad ipsum contendit deum.

Praeterea nihil ex Platonis Convivio Gregorius sumpsisse videtur. Pauca tamen inveniuntur, quae fontem quidem habent in Convivio, sed apud posterioris aetatis scriptores perusitata fuerunt, ut III, 25 A 5 verba: ,έπεὶ δὲ χρή . . . είπεῖν, έρω σοι λύγον, έμὸν μὲν όυχὶ, οὐδ' ἄλλου τινὸς ἀνθρώπου'. Inest his in verbis imitatio quaedam Euripidei ex Melanippa versus (Nauck frg. 488: ,ούκ έμὸς ὁ μῦθος ἀλλ' έμῆς μητρὸς παρά' sim. Eur. Hel. v. 513: ,λόγος γάρ ἐστιν οὐα ἐμὸς, σοφῶν δ'έπος), quem Platone auctore (Conv. 177 A: ,ἀρχή τοῦ λόγου έστὶ κατὰ τὴν Εὐριπίδου Μελανίππην, οὐ γὰρ έμὸς ὁ μυθος αλλά Φαίδυου) posterioris aetatis scriptores in usum suum converterunt. Gregorius quoque III, 388 Α 10: ,ούκ έμὸς ὁ λόγος, ἀλλ' αὐτῆς τῆς θείας φωνῆς'. Cf. Hor. Sat. II, 2, 2: "nec meus hic sermo est, sed quae praecepit Ofellus".

In Basilii operibus nulla inveni, quae ad Platonis

referrem Convivium. Nazianzenus autem saepius ad illud alludit, et simili modo ut in Nysseni de virginitate libro apud Nazianzenem quoque Phaedonis et Convii sententiae interdum conexae sunt, quarum cum a Gottwaldo amissae sint breviter mentionem faciam.

Haec aliaque, quae antea ex Convivio allata sunt verba, Gregorius etiam in animo habuisse videtur I, 812 B 10: ,οὐδεὶς οὕτως ἐçῷ σώματος τῶν λίαν ἐρωτικῶν²) . . . ώς ἐκείνη (ψυχή) τὰς πέδας ἀπορρίψασα ταύτας, καὶ τὴν ἰλὺν ὑπερβᾶσα (Phaed. 67 C; 69 C) ,μεθ' ἦς βιωτεύομεν, μετὰ τοῦ καλοῦ καθαρῶς γενέσθαι, καὶ τὸν ἐρωμενον ἀπολαβεῖν ὅλον προσθήσω δ'ὅτι καὶ τὸν ἐραστήν . . (Cf. Conv. 211 D . . . Θεωμέν φ αὐτὸ τὸ καλόν . . . δόξει . . . μήτ' ἐσθίεινμήτε

<sup>1)</sup> Quibuscum conferenda sunt illa Nazianzeni verba I, 432 A 2: ,δεί . . . ἡμῖν Θεραπεύεσθαι καὶ ἀποκαθαίρεσθαι . . . τὸ τιμιώτατον ὧν ἔχομεν τὰς ψυχὰς ' et II 307, A 7: ὅσφ . . ψυχὴ τιμιώτερον σώματος, τοσούτφ τιμιώτερον καθᾶραι ψυχὴν ἢ σῶμα. — Bas. III, 365 D. Comparanda etiam sunt Platonis ex Phaedro verba: 241 C: ,τὴν τῆς ψυχῆς παίδευσιν, ἦς οὕτε ἀνθρώποις οὐτε θεοῖς . . . τιμιώτερον οὕτε ἕστιν οὐτε ποτ' ἔσται'.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Cf. III, 701 v. 291, quo loco Socratem impudicitiae accusans dicit:

<sup>,</sup>μηδεὶς ἔφωτι σωμάτων θηφευέτω το κάλλος'... quibus verbis ad Conv. respicere videtur.

πίνειν, άλλὰ θεᾶσθαι μόνον καὶ συνεῖναι. τί δῆτα . . . οἰόμεθα εἴ τφ γένοιτο αὐτὸ τὸ καλὸν ἰδεῖν εἰλικρινές, καθαρόν . . .; . . . ὑπάρχει (sc. αὐτῷ) θεοφιλεῖ γενέσθαι, καὶ εἴπέρ τφ ἄλλφ ἀνθρώπων ἀθανάτφ καὶ ἐκείνφ).

Quibuscum conferenda quoque sunt haec I, 781 B9:

πείθομαι, Gregorius inquit, σοφ ῶν λόγοις, ὅτι ψυχὴ
πῶσα καλή τε καὶ θεοφιλὴς, ἐπειδὰν τοὺ συνδεδεμένου λυθεῖσα σώματος (Phaed. 67 C al.) ἐνθέν-δε ἀπαλλαγῆ... ἐν θεωρία τοῦ μένοντος αὐτὴν καλοῦ γενομένη... ἰλέως χωρεῖ πρὸς τὸν ἐαυτῆς δεσπότην, ὥσπερ τι δεσμωτήριον χαλεπόν (Phaed. 114 C; Crat. 400 C) τὸν ἐνταῦθα βίον ἀποφυγοῦσα, καὶ τὰς περικειμένας ἀποσεισαμένη πέδας, ὑφ᾽ ὧν τὸ τῆς διανοιας πτερὸν καθείλκετο (Phaedr. 246 seq.).

Quibus in omnibus Platonis verbis atque sententiis ex Phaedone Convivioque consutis Nazianzenum usum esse plane apparet.

Nunc dicendum est de iis, quae ex Platonis de Republica

libris ad Basilium ambosque Gregorios permanarunt.

Primum N y s s e n u m Platonis Rempublicam legisse ex compluribus elucet locis. II, 164 B 8 seq. contra eos disputans, qui fatum esse docebant, artem medicinam dicit saepe iam fati fila retexuisse atque retractavisse: ,ἐξ ἰατρικῆς ἀνεκλώσθη τῆς . . . εἰμαρμένης τὰ νήματα, οἔον δὴ καὶ τὸν παιδοτρίβην Ἡρόδικον ὁ Πλάτωνος ἰστόρησε λόγος — et historiolam, quam deinde affert, ex Platonis sumpsit de re publica libro III., in quo 406 A simillima leguntur haec, quae iuxta Gregorii adscribam verba:

Gregorius: ,τὸν παιδοτρίβην Ἡρόδικον ὁ Πλάτωνος ἱστόρησε λόγος, ὅτι διὰ Plato:

, Η φό δικος παιδοτφίβης ὧν καὶ νοσώδης γενόμενος, μίζας γυμνασGregorius:

γυμαστικής έμπειρίας εἰς παντελή μὲν ὑγείαν, ἐπιθανατίου τοῦ νοσήματος ὄντος ἐπαναγεῖν τὸ σῶμα οὐχοἶός τε ἡν. ἀεὶ δὲ τὸν θάνατον παρίντα δι' ἐπινοίας ὑπερτιθέμενος οὐχὶ ζωῆς ἀσφάλειαν, ἀλλά θανάτον παράτασιν ἑαυτῷ παρασκευάζειν. ὅθεν καὶ εἰς γῆρας διήρκεσε, μακρῷ θανάτφ τὸ μὴ ἀποθανεῖν σοφισάμενος.

Plato:

τικήν ζατρική, απέκναισε ποώτον μέν χαὶ μάλιστα έαυτὸν, έπειτ' άλλους υστερον πολλούς . . . μακρόν . . τὸν θάνατον αύτῷ ποιήσας. παραχολουθών γάρ τῷ νοσήματι θανασίμω όντι οὖτε **ιάσασθαι..οἶος τ' ἦν** έαυτὸν, ἐν ἀσγολία τε πάντων ίατρευόμενος διά βίου έζη ἀποχναιόμενος. εί τι της είωθυίας διαίτης έχβαίη, δυσθανατῶν δὲ ύπὸ σοφίας εἰς γῆρας ἀψίχετο.

Alium Nyssenus ex Platonis rei publicae libro X. (614 seq.) affert locum, cum de iis, qui praemature abripiuntur, disputat: III, 164D 10. Illis ex verbis simul apparet Gregorium his Platonis sententiis non omnem denegare fidem. Dicit enim Platonem quoque de infantibus praemature abreptis scripsisse — sed eius ipsius afferamus verba: ..., τλ χρη γινώσκειν, quaerit, περὶ τῶν πρὸ ώρας ἀναρπαζομένων, ἐφ' ὧν μικροῦ δεῖν ἡ γένεσις τῷ θανάτω συνάπτειαι; καὶ ὁ σοφὸς ἐν τοῖς ἔξω Πλάτων πολλὰ ἐκ προσώπου ἀναβεβιω-κότος περὶ τῶν ἐκεῖθεν δικαστηρίων φιλοσοφήσας, ἀφῆκεν ἀπόρξητα ὡς κρείττονα ὄν-τα δηλαδὴ ἢ ὥστε ὑπὸ λογισμὸν ἀνθρώπινον ἐλθεῖν. '

Plato loco commemorato Alcinoum quendam iam mortuum duodecimo die revixisse narrat, eumque multa de iudiciis, quae apud inferos exerceantur, disserentem facit inde a 614 B usque ad 621 B. Qua ex oratione multa alia Gregorium sumpisse postea iam videbimus. Verba autem Platonis, ad quae hoc loco alludit, sunt

haec: 615 C: ,των δὲ εὐθὺς γενομένων καὶ ολίγον χρόνον βιούντων πέρι ἄλλα ἔλεγεν οὐκ ἄξια μνήνης.

Multis praeterea locis Nyssenus nobilissimam illam profert Platonis de virtute sententiam, dominum eam non habere neque vi cogi posse, deumque igitur auctorem et causam malorum esse non posse, sed homi-Ut ex permultis Gregorii locis unum nem ipsum. afferam: II, 25 A 5 ait: , ênei . . . the aversousiothτός έστι τὸ ἰδίωμα, τὸ κατ' έξουσίαν αναιρείσθαι τὸ καταθύμιον, οὐχ ὁ θεός σοι τῶν παρόντων ἐστὶν αἴτιος χαχών, ἀδέσποτόν τε χαὶ ἄνετόν σοι χατασχευάσας την φύσιν, άλλ' ή άβουλία το χείρον ἀντὶ τοῦ κρείττονος προελομένη - et paulo antea 24 D: ,οιδεμία κακού γένεσις έκ θείου βουλήματος την άρχην έσχεν. Cf. etiam III, 101 D 5: ,άρετη — άδέσποτον et I, 184 C: ,άδέσποτον γάρ τι χρημα ή άρετή et mult, al, loc, eadem exstat de hominis libero arbitrio sententia, quae redit ad Plat. Remp. X, 617 E. Quo loco Plato ,έχ προσώπου αναβεβιωχότος, illius Alcinoi, unum quemque vitam sibi eligere dicit , & (sc. βίω) συνέσται έξ ανάγκης, αρετή δέ αδέσποτον, ην τιμών και ατιμάζων πλέον και έλαττον αθτής έκαστος έξει, αίτία έλομένου. Θεός αναίτιος 1 et 619 B: χαὶ τελευταίω ἐπιόντι, ξὺν νῷ ἐλομένω συντόνως ξώντι, χείται βίος άγαπητὸς οὐ χαχός. Nec aliter Rep. II, 379 B/C deum auctorem malorum esse negat: .ου . . πάντων . . αίτιον τὸ άγαθόν (i. e. θείς, ἐπειδή άγαθός 379 C), άλλὰ τῶν μὲν εὖ ἐχόντων αἴτιον, τῶν đề κακῶν ἀναίτιον. (Cf. Plat. Tim. 28 seq.)

Quae verba quamquam perusitata fuerunt<sup>2</sup>) tamen

<sup>1)</sup> Ad haec Reip. verba manifeste alludit Naz. I, 572 B his verbis: ,ἀναίτιον παντάπασιν κακῶν τὸ θετον, ἀγαθόν τῷ φύσει τυγχάνον, καὶ τοῦ προελομένου τὰ τῆς κακίας. Cf. Gottwald l. c. pag. 26. — Bas. III, 341 B 10; 332 A 15. —

<sup>2)</sup> Eodem modo et Aristoteles in Eth. Nic. III, 7, 1113 b contra Platonis pugnans alteram sententiam, qua malum in

Platonis esse Gregorium non ignorasse, immo ea ex ipso Platone sumpsisse mihi persuasum est ex iis, quibus antea Gregorium totum hunc Reipublicae locum legisse exposui.

Sed et alteram Platonis sententiam, qua malum invito homine exsistere probatur, apud Nyssenum iuxta illam de hominis libero arbitrio exstare videbimus ut apud Platonem (cf. pag. 60). Quae altera sententia iam ex verbis illis antea commemoratis . . , , ἀρουλία ἀντὶ τοῦ κρείτιονος προελομένη. . pellucere mihi videtur. Secundum haec enim verba non ex hominis voluntate malum exsistit, sed ex malo eius consilio, quod pro meliore eligit id, quod est deterius.

Ad illius quoque Alcinoi orationis verba quaedam Gregorius III, 112 C 8 seq. alludit, quae verba antea iam commemorata (cf. p. 21) breviter repetam. Dixit Gregorius audivisse se ex iis, qui animae migrationem docerent, ,ὅτι ἔθνη τινὰ τῶν ψυχῶν ὑποτίθενται ἐν ἰδιαζούση τινὶ πολιτεία πρὸ τῆς ἐν σώματι ζωῆς βιοιεύοντα΄ — (quae sequuntur verba repetita sunt ex Phaedro cf. p. 21).

Plato hanc profert sententiam Rep. 619 C: ,εἶναι ... αὐτὸν τῶν ἐκ τοῦ οὐρανοῦ ἡκόντων, ἐν τεταγ – μένη πολιτεί q ἐν τῷ προτέρω βίω βεβιωκότα. (1)
Quibus ex omnibus satis apparet Gregorium ul-

vito homine exsistere probabat (Tim. 86 D cf. pag. 60) hominis liberum arbitrium ex eo docet, quod virtus sit voluntaria. Nec minus eam sententiam Philo Iudaeus (velut II, 263, 30) Plotinusque ex Platone repetiverunt. Hic eam Enn. I, 2 seq. — II, 3, 9; 15; IV, 4, 39; VI, 8, 5 commemorat, Platonis utens verbis: ,ἀρετὴ ἀδέσποτον . . αἰτία ἑλομένου aliisque.

<sup>1)</sup> Ad haec Platonis verba Nazianz. alludit II, 300 C 8: ,φοβοῦμαι μή . τὶς εἰσέλθη λογισμός ὡς τῆς ψυχῆς ἀλλαχοῦ πολιτευσαμένης, εἶτα τῷ σώματι τούτῷ ἐνδεθείσης, καὶ ἐν τῆς ἐνεῖθεν πολιτείας τῶν μὲν λαβόντων τὴν προφήτειαν (ut Alcinous ille!) τῶν δὲ κατακρινομένων ὅσοι κακῶς βεβιώκασιν.

tima Reipublicae verba in usum suum convertisse. Paulo ante hanc Alcinoi, qui revixit, orationem exstant verba illa, quibus virtutis finis statuitur, ut quis deo ipsi assimiletur: Rep. 613 B: ,οὐ δὴ ὑπό γε θεῶν ποτὲ άμελετται, δς αν προθυμετσθαι έθέλη δίχαιος γίγνεσθαι καὶ ἐπιτηδεύων άρετὴν είς δσον δυνατὸν άνθρώπω ομοιούσθαι θεώ (cf. etiam Rep. V, 472 C; VI, 484 C/D). Gregorius saepe eodem modo finem virtutis statuit, ut I, 1200 C 6: ,τέλος τοῦ κατ' ἀρετήν βίου έσειν ή πρός το θεῖον όμοίωσις, ΙΙΙ, 89 D -. Platonicis quoque usitata ista fuit sententia: cf. Philo IV. 285, 13 et al. . Plotinus I, 2, 1; 3 seq. — (cf. Jahn, Meth. plat. adn. 84). - Nazianzenus tantum dicit: ,συνάπτεσθαι θεφ' (cf. Gottwald, l. c. pag. 45), sed ita, ut in illis verbis a Platonicis imprimis usitatis mea quidem sententia magis ad ipsum Platonem redeat quam ad sententiam vulgarem. Exempli gratia III, 685, v. 64 seq. animam debere dicit:

, ἄνω φέρεσθαι καὶ συνάπτεσθαι θεῷ, ἀεί τε πάντη πρὸς τὸ συγγενὲς βλέπειν. Quibuscum conferas velim Rempbl. 490 B . . . , ῷ προσ-ήκει ψυχῆς ἐφάπτεσθαι τοῦ τοιούτου. προσῆκει δὲ συγγενεῖ. ῷ πλησιάσας καὶ μιγεὶς τῷ ὄντι ὅντως . . . γνοίη τε καὶ ἀληθῶς ζώη ΄ — Ceterum de his iam dudum disputavit A. Jahn, Bas. plot. (p. 18 et 22.)

Sed pergamus. Cum alio Reipubl. loco haec conferenda sunt Nysseni verba: III, 708 A 6 ait: ,τί περὶ τὸ σκεῦος τῆς ἀληθείας ἀπασχολεῖς...; οἶόν τι ποιοῦσιν οἱ κύνες τοὺς λίθους, οἶς βάλλονται, περιχαίνοντες, τοῦ βάλλοντος οὐχ ἁπτόμενοι. Atque in Platonis Rep. persimilia haec exstant: 649 D: ,ἀνελεύθερον δὲ οὐ δοκεῖ καὶ φιλοχρήματον νεκρὸν συλᾶν..; ἢ οἴει τι διάφορον δρᾶν τοὺς τοῦτο ποιοῦντας τῶν κυνῶν, αὶ τοῖς λίθοις, οἶς ἄν βληθῶσιν χαλεπαίνουσι, τοῦ βάλλοντος οὐχ ἀπτόμεναι. Eadem similitudine ex Platonis Rep. repetita Basilius

utitur III, 369 A 1 . . , καὶ ποιεῖς τὸ τῶν κυνῶν, ο ῖ τοὺς λίθους δάκνουσιν, τοῦ βάλλοντος οὖ προσαπτόμενοι; quibus verbis iratus homo comparatur cum cane.

Ex Republica Gregorius porro mihi sumpsisse videtur argumenta, quibus Plato deum in alias formas se mutare non posse demonstrat: II, 380 D seq. et 381 A seq.: ,πᾶν τὸ καλῶς ἔχον, ἐλαχίστην μεταβολὴν ὑπ' ἄλλον ἐνδέχεται . . . ἀλλὰ μὴν ὁ ઝεός γε καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ πάντη ἄριστα ἔχει.

Gregorius hanc sententiam iisdem atque Plato probat argumentis: I, 499 A 6: , \*κρείττων ἐστὶ τροπῆς τε καὶ ἀλλοιώσεως ἡ θεία φύσις. οὐ γὰρ ἔχει πρὸς ὅ τι χρήσηται τἢ τροπῷ, τοῦ μὲν κακοῦ ἀνεπίδεκτος οὖσα καθόλου. πρὸς δὲ τὸ κρεῖττον τραπῆναι μὴ δυναμένη. οὖκ ἔστι γὰρ πρὸς ὅτι δέξηται τὴν ἀλλοίωσιν. οὐ γὰρ ἔχει ἐαυτῆς κρεῖττον πρὸς ὁ μεταβήσεται. Simile I, 1156 B — II, 1253 C — III, 97 A — III, 92 C 6: ,ἡ · . . ΄ περέχουσα πᾶσαν ἀγαθὴν ἔννοιαν φύσις . . . μηδενὶς ἐνδεῶς ἔχουσα τῶν πρὸς τὸ ἀγαθὸν νοουμένων. ' Deum summum bonum esse ,ἐπέκεινα παντὸς ἀγαθοῦ etiam Philo Iudaeus, Plotinus aliique secundum Platonem docuerunt: Plato Rep. 381 C: ,οὐ . . . ἐνδεῷ γε φήσομεν τὸν θεὸν κάλλους ἢ ἀρετῆς εἶναι. '1)

<sup>1)</sup> Cf. Plot. I, 8, 2: το δ' (bonum) ἐστὶν ἀνενδεὲς, . . . μηδενος δεόμενον . . . V, 1, 4 — V, 5, 9.

Ad Platonis Rempublicam quoque referenda sunt ea, quibus I, 333 A 8 seq. Gregorius exponit firmam cognitionem (γνῶσις, κατανόησις) distinguendam esse ab opinione (φαντασία, δύξα). 1) Illam ad id, quod eodem modo semper se habet, quod numquam augetur nec minuitur — ad deum ipsum — ,τὸ άληθῶς καὶ οντως ον' pertinere dicit, opinionem vero ad singulas res, quae sensibus comprehenduntur et facile mutari possunt. Dicit enim, ut ipsius Gregorii afferam verba ,... ή της άληθείας γνωσις της περί το μη ον ύπολήψεως καθάρσιον γίνεται. Τοῦτο δὲ ἔστι . . . δρισμὸς άληθείας τὸ μὶ διαψευσθήναι τῆς τοῦ ὅντος και ανοήσεως. ψεῦδος γάρ έστι φαντασία τις περί τὸ μὴ ὂν έγγινομένη τη διανοία . . . . άλήθεια δε ή του όντος ασφαλής κατανόησις . . . τί μέν έστιν ώς άληθώς τὸ ΰν. ο τη αύτου φύσει τὸ είναι ἔχει, τί δὲ τὸ μὴ ὂν, δ έν τῷ δοκεῖν εἶναι μόνον ἐστὶν, ἀνυπόστατον έγον έφ' έφυτοῦ τὴν φύσιν . . . οὐδὲν τῶν ἄλλων, ὅσα τε τη αίσθήσει καταλαμβάνεται καὶ δσα κατὰ διάνοιαν θεωρείται, τῷ ὄντι ὑφέστηκε πλην τῆς ὑπεράνω έστώσης ούσίας καὶ αἰτίας τοῦ παντὸς, ἀφ' ἦς ἐξῆπται τὸ πᾶν . τὸ . . . ώσαύτως ἔχον ἀεὶ, τὸ ἀναυξές, τὸ ἀμείωτον, τὸ πρὸς πᾶσαν μεταβολὴν τήν τε πρὸς τὸ κρεῖττον καὶ τὴν πρὸς τὸ χεῖρον ἐπίσης ἀκίνητον τοῦ μὲν γὰρ χείρονος ήλλοτρίωται τὸ δὲ κρεῖττον οὐκ ἔχει, τὸ δὲ παντός ανενδεές ετέρου, το μόνον όρεπτον και παρά παντός μετεχόμειον . . . (cf. Plato Rep. 380 D). Τοῦτό ἐστιν', Nyssenus hanc concludit disputationem, ,ώς ἀληθως τὸ όντως όν, καὶ ή τούτου κατανόησις ή τῆς άληθείας γνώσίς έστιν.

Quibus in verbis — multisque aliis locis similia exstant — Nyssenus mihi Platonem secutus esse videtur (cf. Rupp, l. c. p. 28 seq.), qui in Rep. 477 B seq. την διάνοιαν in cognitionem (γνωσις) et opinionem

<sup>1)</sup> Cf. Zeller II 4, p. 637 seq.

(δόξα ita dividit, ut illa spectet ad ea, quae re vera subsistant, ad ideas 1), opinio vero ad singulas res, quae quamquam participes sunt idearum, tamen positae sunt inter id, quod re vera subsistit, et quod non est. (Cf. imprimis Rep. 478 D —; 479 E: ,100's . . πολλά καλά θεωμένους, αὐτὸ δὲ τὸ καλὸν μὴ ὁρῶντας μηδ' ἄλλφ ἐπ' αὐτὸ ἄγοντι δυναμένους ἔπεσθαι . . . δοξάζειν φήσομεν ἄπαντα, γιγνώσκειν δὲ ὧν δοξάζουσιν αὐδὲν . . τί δὲ αὐτοὺς αὐτὰ ἕκαστα θεωμένους καὶ ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ ώσαύτως ὄντα; ἄρ' οὐ γιγνώσκειν, ἀλλ' οὐ δοξάζειν; — ἀνάγκη.')

Platonici hoc modo cognitionem ab opinione non discernunt. Plotinus duplicem statuit phantasiam, altera ea servat, quae a sensibus tradita atque animae sunt impressa, altera retinet cogitationes.<sup>2</sup>)

Praeterea non inveni, quae Nyssenum ex Platonis Republica sumpsisse perspicuum esset. Exstant quidem nonnulla, quibus Gregorius cum Platonis congruit dialogo, sed tam pervulgata fuerunt, ut certius quisquam ea ex Platone ad Gregorium permanasse dicere non possit.

Quorum pauca hic afferam. III, 869 D 8 Gregorius de affectibus dicit: ξεκασιον πάθος, ἐὰν ἐπικρατῆ, τῆς ψυχῆς τύραννος ἡμῶν γίνειαι τοὺς λογισμοὺς δου-λωσάμενον. Quibuscum comparari possunt Platonis verba e Rep. 573 D, quo loco de affectibus dicitur: ξέρως τύραννος ἕνδον οἰκῶν διακυβερνᾶ τὰ τῆς ψυχῆς ἄπαντα. Quos affectus animae oculos in terram convertere docet Gregorius III, 348 C 7: ,ἡ τῷ σώματι συγκατασπασθεῖσα ψυχὴ οὐκειι πρὸς τὸν οὐρανὸν ... βλέπειν δυνήσεται, πρὸς τὸ ταπεινὸν καὶ κτηνῶδες τῆς φύσεως ἐπι-

¹) Greg. pro Platonis ideis deum ipsum ponit. Cf. Plato Rep. 478 A: ,ἐπιστήμη γέ που ἐπὶ τῷ ὄντι, τὸ ὄν γνῶναι ὡς ἔχει; ναί'.

 <sup>2)</sup> Cf. Domanski l. c. p. 88 adn. 2; p. 83 adn. 1, p. 65 adn. 1. Zeller III, 24 pag. 662 seq.

κύπτουσα. Plato eodem modo de corporis dicit voluptatibus Rep. 519 A: ,αὶ ἡδοναὶ τοῦ σώματος κάτω σερέφουσεν τὴν τῆς ψυχῆς ὄψεν.

Sed ut Nyssenus multa Platonis Reipublicae debet, sic etiam Nazianzenus Basiliusque persaepe hoc dialogo usi sunt. Atque primum quidem Nazianzenum Rempublicam novisse plane apparet ex compluribus locis, quibus poetarum de deis fabulas ineptas atque omnino reiciendas esse dicit. Sic II, 149 C 2 ait: ,oi παρ' Ελλήνων σεβόμενοι θεοί τε καὶ δαίμονες, ώς αὐτοί λέγουσιν (i. e. Plato) οὐδὲν ήμῶν δέονται κατηγόρων, άλλα τοις σφών αὐτῶν άλίσχονται θευλόγοις, ώς μέν έμπαθείς, ώς δε στασιώδεις, δσων δε κακών γέμοντες καὶ μεταβολών, καὶ οὐ πρὸς άλλίμλους μόνον άλλά καὶ ποὸς τὰς πρώτας αἰτίας ἀντιθέτως ἔχοντες. οῦς δὴ καὶ 'Ωκεανούς καὶ Τηθύας καὶ Φάνητας καὶ οὐκ οἶδα οὕστινας όνομάζουσι, καὶ τελευταϊόν τινα θεών μισότεκνον διά φιλαργίαν, πάντας καταπίνοντα τοὺς ἄλλους . . . ταῦια μιθοι καὶ ὑπόνοιαί τινες, ώς αὐιοί φασιν.

Respicit his verbis Nazianzenus ad Platonem, qui in Republica inde a pag. 376 E poetarum fabulas pueros non docendas esse explicat, cum de deis falsa pervulgent - et ipsius Saturni affert exemplum, qui omnes devorat deos. (Similia de Graecorum poetis Basilius quoque dicit III, 569 A). Ipsius Platonis pauca proferam verba: 377 D de Homero Hesiodoque ,οδιοι', inquit, ,μ ύθους τοίς ανθρώποις ψευδείς συντι-Υέντες έλεγόν τε καὶ λέγουσιν. · — 378 Β: ,οῦ . . . μοὶ δοκει έπιτήδεια είναι λέγειν . . . ώς θεοί θεοίς πολε**μοῦσί τε καὶ μάχονται . . . άλλ' εἴ πως μέλλομεν πείσειν** ώς ουδείς πώποτε πολίτης έτερος έτέρφ απήχθειο . . . τοιαύτα λεκτέα μάλλον πρός τοὺς παίδας. . . 379 Α: .οδος τυγχάνει ό θεὸς ῶν, ἀεὶ δή που ἀποδοιέον et verbis, quae sequuntur, deum immutabilem fingendum esse explicat (cf. pag. 50).

Ad haec Platonis verba Gregorius alio quoque

respicit loco: I. 660 A 8, ubi multis verbis fabularum turpitudinem exponit. Αριστον ὁμόνοιαν esse dicit, καὶ τὸ συμφρονεῖν ἀλλήλοις πόλεις. Sed quibus exemplis illos hoc docere? Αρα τοὺς πολέμους λέγοντες τῶν θεῶν, καὶ τὰς στάσεις; etc. Ipsum autem Platonem I, 1205 A 5 intellegit verbis: ,ἐρίω στέψας, ὡς τις ἐκείνων τὸν ποιητήν —. Plato enim in Rep. 398 A Homerum, ne iuvenibus noxius esset carminibus suis, lana coronari et dimitti statuit.

Paulo post illa verba iterum Platonem carpit Gregorius dicens Heronis philosophiae fructus esse: .ov λόγω πλαιτόμεναι πόλεις. Eodem modo I, 568 B 9 de Platonis civitate sermone constructa loquitur . . . ,πως . . . ού θαυμάζειν άξιον τούτους, δι καὶ λόγω πλάιτουσι πόλεις τὰς ἔργω συστῆναι μὴ δυναμένας . . . et paucis verbis post Plato sui ipsius verbis e Republica et Phaedone consutis perstringitur: 569 A 1: , n ov συνείδε τις ταιτα των παρ' έχεινοις σοφων (sc. Plato) . . . ἀλλά βαθεῖ βορβόρω (Phaed. 69 C) . . . μηδ' ὅσον προσβλέψαι ταίς της άληθείας αύγαις καθαρθείς την διάνοιαν (cf. Rep. 527 D seq. . . , ὄργανόν τι ψυχῆς έχχαθαίρεται . . . χρείττον δυ σωθήναι μυρίων διιμάτων. μόνφ γάρ αὐτῷ ἀλήθεια ὁρᾶται), άλλὰ περὶ τὰ κάτω καὶ τήν αἴσθησιν ἰλυσπώμενος. (Cf. Rep. 519 A: ,αί ήδοναὶ . . . κάτω στρέφουσιν την της ψυχης οψιν'. Tim. 92 Α: ,ίλυσπώμενα').

Sed pergamus. Compluribus locis Nazianzenus ad Platonis de Gyge Lydiorum rege fabulam alludit. In Rep. 359 C Plato narrat Gygem in antro quodam anulum repperisse, quem si palam convertebat, a nemine videri poterat. Atque hanc fabulam inducit Plato, ut doceat, virum iustum, etiamsi Gygis anulum acceperit, ne quis eum intueri possit, ne sic quidem sceleris aliquid admittere debere.

Cuius historiolae identidem Gregorius mentionem facit, velut III, 1435 v. 7: ,τί σοι θέλεις γενέσθαι; animam rogat,

θέλεις τὰ Γύγεώ σοι
τοῦ Δυδίου γενέσθαι
καὶ δακιύλφ τυραννεῖν
τὴν σφενδόνην έλίσσων
κρύπτουσαν, εί κρύπτοιτο,
γαίνουσαν, εί φαίνοιτο;

Praeterea II, 524 B; I, 628 B; III, 683 v. 31.

Alia, quae Nazianzenus in usum suum e Republica convertit') hic omittere possum, cum a Gottwaldo (l. c. pag. 11 seq. p. 40) iam sint allata.

Nonnulla tamen proferam Gregorii verba, quae quidem magis ad verba quam ad sententias cum Platonis Republica comparari possunt. I, 845 B 7 Gregorius ait: ,φιλεῖ . . . σῶμα μὲν εὐεκιεῖν καμνούσης ψυχῆς, ψυχὴν δὲ θάλλειν καὶ ἄνω βλέπειν, τῶν ἡδονῶν ὑποβαινουσῶν καὶ συναπομαφαινομένων τῷ σώματι' — Plato Rep. I, 328 D: ,αἱ ἄλλαι', inquit, ,αἱ καιὰ τὸ σῶμα ἡδοναὶ ἀπομαφαίνονται'. — Praeterea: Naz. I, 420 B 10: ,οὕτε δευσοποιοῦ βαφῆς μεταλαμβάνει ἑαβίως: ὑφασμα' . . . Plato Rep. 429 E: . . . ,ὁ μὲν ἄν τούτω τῷ τρόπω βαφῆ, δευσοποιὸν γίγνεται τὸ βαφέν.' Cf. Bas. III, 568 A 9.

Naz. I, 464 C 3: ,οὖιος ὅρος πάσης . . . προστασίας πανταχοῦ τὸ καθ' ἐαυτὸν παρορῶν πρὸς τὸ τῶν ἄλλων συμφέρον. Eodem modo cuiuscumque administrationis publicae finem esse debere hunc Plato docet in Rep. 442 C: ,οὐκοῦν .-. . οὐδὲ ἄλλος οὐδεὶς ἐν οὐδεμία ἀρχῷ . . . τὸ αὐτῷ συμφέρον σκοπεῖ οὐδ' ἐπιτάττει, ἀλλὰ τὸ τῷ ἀρχομένω . . . συμμέρον.

Conf. denique sunt: Naz. I, 425 C 7 cum Rep. III, 413 E, VI, 503 A —. Naz. II, 20 B cum Rep. 361 D. alia.

<sup>1)</sup> In his similitudo illa Platonis, qua deus comparatur cum sole. Greg. II, 69 A; I, 1084 A 10 — Rep. 508 B seq. — Qua in exponenda imagine non Plotonicos (cf. Plot. V, 3, 12; VI, 7, 16) sed ipsum Platonem secutus est.

Rempublicam Platonis a Basilio lectam esse apparet ex tribus locis, quibus eam laudat (Bas. III, 576 A 9 — Rep. 361 A; Bas. III, 584 B 3 et Rep. 498 B; IV, 236 A 3 et Rep. 496 D) multisque ex aliis locis. Quae omnia hic omittam, cum Shear ea iam l. c. attulerit. Effugisse autem eum videtur permulta a Basilio e Republica propter affinitatem quandam librorum consuta esse in sermone de legendis libris gentilium (III, 564 C - 589 A), qui totus impletus est Platonis verbis atque sententiis.

Videamus nunc, quae ex Platonis

## Timaeo

ad Basilium et utrumque permanaverint Gregorium.

Primum Nyssenum hunc Platonis dialogum legisse, ut iam propter gratiam Timaei atque auctoritatem, qua apud patres florebat, verisimile est, ita effici quoque posse mihi videtur ex loco quodam, quo eum contra Eunomium sic disputantem audimus. Eunomium docere unum esse deum solum omnipotentem. Quodsi his verbis deum patrem significare velit, suam quoque esse sententiam. ,εί δε άψείς, pergit, ,τον πατέςα, άλλον παντοχράτορα λέγει, τὰ τῶν Ἰουδαίων λέγει, ἢ καὶ τοῖς Πλάτωνος ξπειαι λόγοις, και γαρ κάκεινόν φασι του φιλόσοφον λέγειν, εἶναί τινα ὑπεράνωθεν κτίστην καὶ ποιητην υποβεβηκότων τινών θεών.

Haec Platonis sententia exstat in Timaeo, in quo unum deum in caelo regnantem esse dicit 28 C: , ποιητην καὶ πατέρα τοῦδε τοῦ παντός, 1) qui deus et ceteros creavit deos, i. e. sidera (41 D, 69 C seq.). Etsi Gregorii ex verbis non satis certe apparere videtur eum ipsum Platonis legisse Timaeum -- dicit enim ,φασί - ,tamen ex illo verbo ,φασί, quia in disputa-

<sup>1)</sup> Nyss. ad haec Platonis verba alludit II, 24 D 8, quo loco deum nominat: ,ποιητήν καὶ πατέρα. Cf. Greg. Naz. I, 901 C 12 - (pag. 62). Philo de opif. m. 21 p. 6, 13 (Cohn). Cf. A. Jahn. Meth. plat. adn. 69; 728.

tione contra haereticum quendam exstat, colligi non potest Gregorium hanc Platonis sententiam non ex Timaeo, sed aliunde sumpsisse. Praeterea enim nonnulla inveniuntur, quae illam adiuvant opinionem Gregorium novisse Platonis Timaeum.

In libro enim de hominis opificio cum animum per sensus meare et toto corpore simul efficacem esse dixit, eos errore captos esse explicat (I, 156 C), qui in corde animi principatum esse dicant (,το ήγεμονικον έν καρδία, esse Stoici aiebant) quique in cerebro. Quos accuratius refutat D 6 seq.: ,οί τὸν ἐγκέφαλον ἀφιεροῦντες τῷ λογισμῷ ὧσπερ ἀκρόπολίν τινα τοῦ παντὸς σώματος τὴν κεφαλὴν δεδομῆσθαι παρὰ τῆς φύσεως λέγουσιν, ἐνοικεῖν δέ ταύτη καθάπερ τινὰ βασιλέα τὸν νοῦν οἶον τισιν ἀγγελιαφόροις ἢ ὑπασπισταῖς τοῖς αἰσθητηρίοις.

Eadem imagine, qua caput comparatur cum arce, usus est Plato in Tim. 70 A, quo loco singulis animae partibus suos assignat locos: rationalem partem locat in capite, irascibilem in pectore, concupiscibilem vero in ventre. Ea autem de causa iram propius ad caput locat — , ενα . . . κοινῆ μετ' ἐκείνου (sc. λόγου) βία τὸ τῶν ἐπιθυμιῶν κατέχοι γένος, ὅποτ' ἐκ τῆς ἀκροπόλεως (sc. κεφαλῆς) τῷ ἐπιτάγματι καὶ λόγφ μηδαμῆ, πείθεσθαι ἐκὸν ἐθέλοι.

Sed plura ctiam ex toto hoc Timaei loco Nyssenus sumpsisse videtur. Plato enim inde a pag. 69 C deum κα θεῖα ipsum creasse exponit. τῶν δὲ θνητῶν, pergit, τὴν γένεσιν τοῖς ἑαυιοῦ γεννήμασι δημιουργεῖν προσεταξεν. οἱ δὲ μιμούμενοι παραλαβόντες ἀρχὴν ψυχῆς άθάνατον, τὸ μετὰ τοῦτο θνητὸν σῶμα ἀυτῷ περιετόρνευσαν ὅχημά τε πᾶν τὸ σῶμα ἔδοσαν ἄλλοτε εἶδος ἐν αὐτῷ ψυχῆς προσφανοδόμουν τὸ θνητὸν, δεινὰ . . . ἐν ἐαυτῷ παθήματα ἔχον, πρῶτον μὲν ἡδον ὴν μέγιστον κακοῦ δέλεαρ.

Ut illam Platonis sententiam, deum scilicet ceteros

creasse deos Gregorium iam respicientem vidimus, sic etiam Platonis utitur imagine, corpus animae vehiculum esse dicens. Quae perusitata similitudo (cf. A. Jahn, Method. plat. ad. 50; 713) iis apud Gregorium invenitur locis, quibus aliae ex Platone repetitae exstant sententiae: in libro de virg. III, 365 C 4: ἔν ὅχημα τῆ ἀνθεωπίνη ψυχῆ τῆς ἐπὶ τοὺς οὐρανοὺς πορείας ἐστί΄... et in illo de an. et res. dialogo III, 45 B 7 de corporis dissolutione dicitur: ,πολλαχῆ τοῦ ὑχήματος τῆ ψυχῆ διασπαρέντος. (cf. Bas. III, 549 A 1. — In libro de virg. etiam leguntur illa verba, quibus Plato ,ἡδονὴν μέγιστον κακοῦ δέλταρ' esse dicit, III, 401 B 8: ,κανόνι χρηστέον ... τῷ μήποτε προσθέσθαι ιινὶ κατὰ ψυχὴν, ῷ δέλεάρ τι ἡδονῆς καιαμέμικται.' Cf. Naz. I, 504 B/C. — Bas. III, 964 B 5.

Platonis praeterea imagine Nyssenus utitur in libro de virg. III, 364 B 1 — verbis: ,ὄγκος τοῦ σώματος. — II, 41 C — II, 272 D 14.1) — Cf. Tim. 62 C: ,ὄγκον σώματος.

Timaeum imprimis Nyssenus respexisse videtur I, 337 B 5. Exposito enim: τὴν ἔξωδεν quoque φιλοσοφίαν (i. e. Plato) docere non solum animam immortalem esse, sed etiam de corporibus in corpora eam transire dicere, sic pergit: ,δημιουργόν αὐτὸν (ઝεὸν) εἶναι ὁμολογεῖ, ἀλλὰ ὕλης πρὸς δημιουργίαν δεόμενον. ἀγαθόν τε καὶ δυνατὸν εἶναι δίδωσιν, ἀλλὰ παραχωρεῖν ἐν τοῖς ἄλλοις τῷ ἀνάγκη τῆς εἰμαρμένης. Hoc modo Plato in Timaeo celeberrimis verbis deum dicit bonum esse et sine invidia (Tim. 29 E: ,ἀγαθὸς ἦν (sc. ઝεὸς) ἀγαθῷ δὲ οὐδεὶς περὶ οὐδενὸς οὐδεποιε ἐγγίγνεται φθόνος) creasse mundum ex materia non composita²), ipsum vero deum fati necessi-

<sup>1)</sup> Cf. A. Jahn, Meth. plat. adn. 654.

<sup>\*)</sup> Ad Tim. 28 C, 29 A seq., quo loco materiam a deo non creatam sed in ordinem tantum redactam atque exornatam esse Plato dicit, Naz. nonnullis respicit locis, quibus philosophos quosdam materiam aeternam putasse affirmat: II, 85 A 2, την ας-

Praeterea mihi non dubitandum esse videtur, quin ad Platonis respiciat sententiam, cum verbis Platonicis animarum migrationem afferens dicat refutandam esse eorum doctrinam III, 116 B 9: ,ὅσοις καταβαίτειν ἐκ γυναικείων σωμάτων πρὸς τὴν ἀνδρώδη ζωὴν τὰς ψυχὰς δοκεῖ ἢ τὸ ἔμπαλιν ἐν γυναιξὶν γίνεσθαι τὰ τῶν ἀνδρικῶν σωμάτων χωρισθείσας ψυχάς. Quae quamquam Pythagoraeorum communis est sententia et apud Empedoclem¹) quoque invenitur, tamen alludere mihi videntur ad Plat. Tim. 90 E, ubi de animarum agitur migratione: ,τῶν γενομένων ἀνδρῶν ὅσοι δειλοὶ καὶ τὸν βίον ἀδίκως διῆλθον, κατὰ λόγον τὸν εἰκότα γυναῖκες μετεφύοντο ἐν τῷ δευτέρα γενέσει . ' (cf. Phaed. 81 D seq.)

Nec minus quae infra haec verba Platonis sequitur sententia semen hominis ipsum animatum esse (91 A):

χεγόνον ύλην, inquit, ,ύποστάσαν σαφῶς εξ οὐκ ὄντων, κάν τικες ἀγ έννη τον ἀναπλάττωσιν. Quibus verbis Platonem maxime designatum esse apparet ex iis, quae paulo infra sequuntur: 88 Β 9: ,οὐκ ἀν συγχωρήσαιεν εἶναι μόνου Θεοῦ τὸ ἀγέννητον, οἱ καὶ τὴν ΰλην καὶ τὴν ἱδέαν συνεισάγωντες ὡς ἀγέννητα. 'Cf. et alia et haec Platonis verba Tim. 29 Α: ,δῆλον ὡς πρὸς τὸ ἀἰδιον ἔβλεπεν (Θεὸς). (Cf. Plot. Ennead. III, 2, 1).

<sup>1),</sup> ἢ τοι μὲν γὰς ἐγω γενόμην κοῦςος τε κόςη τε | Βαμνός τ'οἰωνός τε καὶ ἐξ ἀλὸς ἔμποςος ἰχθυς. Nyss. ad hos Empedoclis versus quoque alludit III, 108C seq. — Greg. Naz. eos sic reddit —: una cum Platonis de animarum migratione verbis — (cf. pag. 36) III, 349 v. 32 sq.

<sup>,</sup>ού πινυτων οδε μύθος . . . οί . . . .

<sup>&</sup>quot;Βήρα, φυτόν, βροτόν, όρτιν, όφιν, κίνα, ίχθύν έτευξαν." Cf. Plotin. Enn. IV, 8, 1.

ό δὲ (ε. μυελός i. e. σπέρμα ἀνθρώπου) . . . ἔμψυχος ὧν καὶ λαβών ἀναπνοίν Gregorius utitur, cum III, 125 C dicit: ,τὸ ἐκ τοῦ ἀνθρώπου ἀποσπώμενον πρὸς ἀνθρώπου φυτείαν, καὶ αὐτὸ τρόπον τινὰ ζῶον εἶναι ἐξ ἐμψύ - χον ἔμψυχον, ἐκ τρεφομένου τρεφόμενον.

Alia, quae magis ad verba congruunt cum Platonis Timaeo, ut III, 141 C: ,τὸ . . ἐπίρρυτον τῆς φύσεως ἡμῶν καὶ τὸ ἀπόρρυτον ΄ — Pl. Tim. 43 A: ,τὸ ἐπίρρυτον σῶμα καὶ ἀπόρρυτον ΄ — hic omittam.

Ad sententias autem Platonis redeunt haec. Supra (cf. pag. 47) Nyssenum secundum Platonem putasse exposuimus malum non ex deo sed ex hominis libero exsistere arbitrio. Juxta illam autem sententiam alteram apud Platonem invenimus doctrinam malum invito homine ex boni inscientia sive ,διὰ πονηρὰν ἔξιν καὶ ἀπαίδευτον τροφήν οriginem habere. Cf. Tim. 86 D: ,κακός . . έκων οὐδείς. διὰ δὲ πονηρὰν ἔξιν καὶ ἀπαίδευτον τροφήν ἔκαστος γίγνεται κακὸς, παντὶ δὲ ταῦτα ἐχθρὰ καὶ ἄκοντι προσγίγνεται. Protag. 345 B seq. malum homine invito ex inscientia (ἐπιστήμης στερηθῆναι) oriri dicit. Cf. Leg. IX, 860 C — Zeller II, 1 p. 720 alias praeterea affert locos.

Quae duae sententiae simul apud Platonem exstant, neque hic locus est, quo eas coniungamus. Attamen Ritteri (in comment. ad Plat. Leg. pag. 275) rationem falsam esse puto, qui Platonem senem existimare dicit non ex libero hominis arbitrio exsistere malum sed invito eo. Equidem illas duas sententias, quamquam contrariae esse videntur, tamen coniungendas esse puto. Ex deo enim malum non oriri sed ex hominis voluntate Platonem existimasse satis perspicuum est. Quod hominis arbitrium liberum (adéanotov) quidem est, sed inscientia et eruditione mala ita affici atque commoveri potest, ut homines id, quod malum est, bonum esse putent, et id malum esse, quod bonum est. Homines autem nihil nisi bonum appetunt.

Alio quodam modo has duas, ut videtur, sententias Zeller l. c. pag. 720 inter se coniungit. Sed, ut antea Gregorium putasse vidimus malum ex hominis libero arbitrio oriri, sic etiam alteram eam Platonis sententiam in usum suum convertisse videtur. Nonnullis enim locis pellucet quasi illa sententia iuxta alteram (cf. p. 48), aliis vero plane exponitur. Sic III, 497 B 12 Nyssenus dicit omnibus hominibus insitam esse naturalem quandam ad bonum propensionem, et pergit: , ή περί τὸ ὄντως καλὸν ἀκρισία τὰ πολλὰ τῶν ἁμαρτανομένων είωθεν έξεργάζεσθαι, ώς εί γε πρόδηλον πασιν ήν ιὸ άληθῶς ἀγαθὸν, οὐκ ἄν . . . διημάρτομεν (Η, 545 D 1 έξ άβουλίας). ΙΙ, 681 Β 4, cum homines ἀπαιδεύτω καὶ μικροφυεῖ διανοία ad creaturae pulchritudines affecti sint, errores exsistere affirmat in veri boni cognitione (cf. I. 640 A 4). Item III, 348 C: , ὅταν πρὸς τὰ ελώδη σχη (ψυχή) την φοπην έχ μοχθηράς τινός και άπαιδεύτου προσλήψεως, Denique III, 372 A 10: ,χαχὸν . . ἔξω προαιρέσεω: χείμενον esse dicit. III.64 D —

Eodem modo apud Basilium quoque duae illae exstant de mali origine sententiae. Illam, ex hominis libero arbitrio malum pendere, exponit velut III, 337 D 9: ,τὸ μἐν οὖν κυρίως κακὸν ἡ ἀμαρτία . . . ἐκ τῆς ἡμετέρας προαιρέσεως ἤρτηται, (plane contrarium dictum illis Nysseni verbis κακὸν ἔξω προαιρέσεως) ἐφ ἡμῖν ὄντος ἢ ἀπέχεσθαι τῆς πονηρίας ἢ μοχθηροῖς εἶναι.

Alteram autem Platone auctore affert III, 345 A cum de primo homine sic disputat: ,ἔξω . . . εὐθὺς ἢν τοῦ παραδείσου . . οὐν ἔξ ἀνάγχης κακὸς, ἀλλ' έξ ἀβουλίας γενόμενος. διὰ τοῦτο καὶ ἡμαρτε μὲν διὰ μοχθηρὰν προαίρεσιν, ἀπέθανε δὲ διὰ τὴν ἁμαρτίαν-. . Et paulo infra: ,ὀυχὶ θεὸς ἔκτισε θάνατον, ἀλλ' ἡμεῖς ἑαυτοῖς ἐκ πονηρᾶς γνώμης ἐπεσπασάμεθα.

Alia, quae ex Platonis Timaeo ad Basilium permanarunt, Leslie Shear l. c. iam attulit. Idem quoque exposuit, quo modo Basilius in libro, quem Hexaemeron

inscripsit, Timaeo usus esset, nec habeo, quae de his addam. Sed ex eo, quod eo in libro neque Philonis (de mundi opif.) — ut fecit Ambrosius — neque patrum quorundam neque Platonicorum secutus est rationes, optime elucere mihi videtur, quantopere Platonem aliis praetulerit.

Eorum denique, quae Nazianzenus Timaeo debuit. multa iam protulit Gottwald. Cf. pag. 12; 18; 21; 28. Pauca addam. I, 649 B Nazianzenus exposita Christianorum rituum imitatione a Juliano excogitata cupere se dicit hanc imitationem tamquam in scena spectare: ,έπὶ σχηνῖς θεωρησαι . . . ίν', δ φησι Πλάτων περὶ τῆς έν λόγφ πόλεως, ίδωμεν κινουμένην αὐτῶν τὴν ἐπίνοιαν. Quibus cum verbis Gottwald (p. 12) comparat Reip. verba: 450 A: , υσον λόγον πάλιν, ωσπερ έξ άρχης, κιν ε ιτε περὶ τῆς πολιτείας. Sed ad haec verba Naz. mihi non alludere videtur, dicit enim: δ φησι Πλάτων περὶ τῆς ἐν λόγω πόλεως - sed plane respicit Socratis verba in Timaeo p. 19B dicta: ,ἀκούοιτ' αν ήδη τὰ μετά ταῦτα περί τῆς πολιτείας ἢν διήλθομεν, οἶόν τι πρός αὐτὴν πεπονθώς τυγγάνω, προσέοικε δὲ δή τινί μοι τοιῷδε τὸ πάθος, οἱον εἴ τις ζῷα χαλά που θεασάμενος, είτε ύπὸ γραφης εἰργασμένα . . . εἰς ἐπιθυμίαν ἀφίχοιτο θεάσασθαι χινούμενά τε αὐτὰ — ταὐτὸν καὶ έγω πέπονθα προς την πόλιν ην διήλθομεν.

Ex Timaeo denique consuta sunt illa, quibus se eorum non assentiri dicit sententiae, qui providentiam ad omnia sese porrigere putaverint..., ἀλλά, I, 901 C Nazianzenus pergit, καὶ θεὸν εἶναι τὸν πάντων ποιητὴν καὶ δημιουργὸν πιστεύομεν. πῶς γὰρ ἄν ὑπέστη τὸ πᾶν μή τινος οὐσιώσαντός τε καὶ συναρμόσαντός; καὶ πρόνοιαν εἶσάγωμεν, τὴν τοῦδε τοῦ παντὸς συνεκτικήν τε καὶ συνδετικήν, ἐπεὶ καὶ προνοητὴν εἶναι τούτων, ὧν ποιητὴν εἶναι ἀναγκαῖον. εἰ μὴ μέλλοι τὸ πᾶν τῷ αὐ τομάτω φερόμενον... αὐτίκα... διασπασθήσεσθαι διὰ τὴν ἀταξίαν τῆς ὅλης.'

Etsi Stoicorum imprimis talis de providentia fuit sententia (cf. Arnim frg. vet. Stoic. II, p. 322 seq. — Gottwald p. 27), tamen, quin ipsum Platonis Timaeum Nazianzenus respiciat, dubium esse non potest, cum istae locutiones insigni modo congruant cum Platonis. feras velim: τὸν πάντων ποιητὴν καὶ δημιουργόν (Tim. 28 A, 29 A) — ὑπέστη τὸ πᾶν (Tim. 29 D: δι ην αλτίαν . . . τὸ πᾶν τόδε ὁ συνιστάς συνέστησε . . . 41 D, 33 A) , συναρμόσαντος (32 B; συναρμόττουσιν -- 35 A; 56 C, D) , πρόνοια (30 B/C: διὰ τὴν τοῦ θεοῦ γενέσθαι πρόνοιαν - 44 C δι ας τε αίτίας καὶ προνοίας γέγονε (ψυχή) θεών — 45 Α), συν έχειν (43 Α τοῖς ἀλύτοις . . . συνείγοντο δεσμοῖς), συνδεῖν (31 C - 32 Β (θεός) συνέδησεν καὶ συνεστήσατο οὐρανόν . . etc.). μη μέλλοι τὸ πᾶν τῷ αὐτομάτφ φερόμενον (cf. Tim. 28 A: ,παν . . . τὸ γιγνομένον ὑπ' αἰτίου τινός έξ ανάγκης γίγνεσθαι), αταξία της ύλης (Tim. 30 A: είς τάξιν αὐτὸ (τὸ πᾶν) ηγαγεν έκ της ἀταξίας). Verba, quae sunt: ὑφιστάναι, συνέχειν, συνδεῖν, eodem sensu saepe ab episcopis usurpantur — (cf. Gottwald p. 27 seq.)

Sed pergamus.

## Cratylus

unus Platonis restat dialogus, quem Nyssenum legisse atque novisse breviter commemoremus.

Saepius Nyssenum iam vidimus in libro contra Eunomium insectari hunc episcopum, quod dogmata sua ac rationes Platonis firmavisset sententiis. Quod ei etiam opprobrio dat in iis, quae de rerum docuerat nominibus, a deo rebus nomina esse data (II, 1000 seq.). Qua quidem in ratione Gregorius inesse dicit dei laudem, sed falsam: 1001 C 5:, δ γὰρ', inquit, ,πᾶσαν τὴν κτίσιν ἐκ τοῦ μὴ ὅνιος ἀγαγὼν εἰς οὐσίαν πραγμάτων ἐστὶ δημιουργὸς ἐν ὑποστάσει θεωρουμένων, οὐκ ὀνομάτων ἀνυποστάτων ἐν φωνῆς ῆχφ καὶ ψόφφ γλώττης συνισταμένων.' Quodsi dicat Eunomius a deo appel-

lationes rebus esse data, hanc ex Platonis Cratylo sumpsisse sententiam eum his verbis obiurgat: 1045 C9: ,ταῦτα Κρατύλφ τάχα τῷ Πλατωνικῷ διαλόγφ ἢ αὐτὸς ἐντυχών ἢ τινος τῶν ἐντετυχηκότων ἀκούσας διὰ τὴν πολλὴν οἶμαι πτωχείαν τῶν νοημάτων ἐρράπτει τοῖς ἰδίοις λήροις τὰς ἐκεῖ φλυαρίας.'

Quodsi Gregorius Platonem existimare putat deum rebus nomina dedisse, haec Platonis non est sententia. Nam etsi maximam in partem rerum appellationes non ex arbitrio et voluntate cuiuslibet hominis exstitisse, sed a certo quodam verborum opifice data esse putat, sic ut rerum indicarent veram naturam et vim ( $\varphi$ voei sunt), tamen confitendum esse confirmat (p. 434 C — 435 C) consuetudines etiam et constituta multum ad rerum valere appellationes ( $\vartheta$ εσει). 1)

Gregorius simili modo res secundum naturam et vim cuique inditam voce aliqua nominari putat — congruente autem subiectis appellatione secundum usitatam in quaque gente consuetudinem: 1001 C 9: ,τὰ πράγματα, explicat, ,κατὰ τὴν ἐγκειμένην ἐκάστφ φίσιν καὶ δύναμιν διά τινος σημαντικῆς φωνῆς ὀνομάζεται, κατὰ τὴν ἐπιχωριάζουσαν ἐν ἐκάστφ ἔθνει συνήθειαν τῆς προσηγορίας τοῖς ὑποκειμένοις ἀρμοζομένης. ' Quam a Platone aliqua ratione abhorrentem sententiam illustrat

<sup>1)</sup> Rectam sententiam esse Socrates dicit 390 E (cf. 383 A): ,λέγων φύσει τα όνόματα εἶναι τοῖς πράγμασι, καὶ οὐ πάντα δημουργον όνομάτων εἶναι, ἀλλὰ μόνον ἐκεῖνον τὸν ἀποβλέποντα εἰς τὸ τῷ φύσει ὄνομα ὄν ἐκάστω καὶ δυνάμενον αὐτοῦ τὸ εἶδος τιβέναι. . . Et 438 C deum rebus dedisse nomina dicit: ,οἶμαι . . . ἐγω, Cratylus dicit, ,τὸν ἀληθέστατον λόγον περὶ τούτων εἶναι . . . μείζω τινὰ δύναμιν εἶναι ἢ ἀνθρωπείαν τὴν θεμένην τὰ πρῶτα ὀνόματα τοῖς πράγμασιν, ώστε ἀναγκαῖον εἶναι αὐτὰ ὁρθῶς ἔχειν . . . Socrates: ,εἶτα οἴει, ἐναντία ἄν ἐτίθετο αὐτὸς αὐτῷ ὁ θείς, ὧν δαίμων τις ἢ θεός; — De altera sententia conferas haec: Crat. 435 B: ,ἐπειδὴ . . ταῦτα συγχωροῦμεν . . . ,ἀναγκαῖον που καὶ συνθήκην τε καὶ ἔθος συμβάλλεσθαι πρὸς δήλωσιν, ὧν διανοούμενοι λέγομεν.

exemplo quodam: in voce enim ,caeli (οὐρανὸς) et firmamenti (στερέωμα), quamvis una natura in utroque significetur nomine, tamen proprium quiddam eorum, quae in hac fiant creatura, nominum differentiam exprimere: ,στερέωμα (e. Gen. I, 6—8) dici 1004 A . . ,ὅταν . . . τὸ πέρας τῆς αἰσθητῆς κτίσεως ὑπογράφη ὁ λόγος . . . ὅταν δὲ τὴν ὑποκειμένων περιοχὴν ἔξετάζωμεν . . . οὐρανὸν τοῦτον προσαγορεύομεν τὸν τῶν ὁ ρατῶν πάντων ὅρον γινόμενον . . . ' Quibus in verbis definitio quaedam inest caeli, quae etiam in Platonis exstat Cratylo ad eumque alludere videtur. 396 B, quo loco οὐρανὸς derivatur a verba ὁρᾶν. ¹)

Gregorii vero de nominum origine sententia plane abhorret a Platonis. Congruit quidem in eo cum Platone, quod rerum appellationes earum indicare putat naturas: sed Plato existimat consuetudinem multum ad rerum nomina valuisse, sic ut non omnes appellationes rerum naturam et vim indicent (cf. Zeller II, 13, p. 529). Gregorius contra omnes appellationes rerum veram vim significare neque ullas falsas esse putat — consuetudini vero nullum adscribit momentum, nisi quod gentis cuiusdam nominandi consuetudo congruat cum appellationibus. Quodsi omnes appellationes rerum veram significare naturam existimat, ex eo factum est, quod nostram rationalem facultatem nomina excogitare putat. igitur homo ratione praeditus rebus nomina tribuere potest — 1044B 3 seq. — 1005D 6 seq; quae plane a Platone abhorret sententia.

Gregorius cum sine dubio Platonis noverit Cratylum, illis in sententiis non modo Eunomium sed etiam ipsius

<sup>1)</sup> Bas. eodem modo identidem vocem, quae est ούρανός, derivat a verbo ὀρᾶν Ι, 72 Β 7; 180 C 2; ,ούρανοῦ ἐνταῦθα παρὰ τὸ ὀρᾶνθαι τοῦ ἀέρος προσειρημένου. — Sed cum eadem etymologia non solum in aliis Platonis exstet dialogis (cf. Tim. 32 B; Rep. 509 D) et a Stoicis sit recepta, dubitari potest, num redeat ad Platonis Cratylum.

Platonis sententiam refutare mihi videtur; quo factum est, ut totam illam accuratam et verbosam instituerit disputationem. Nec minus in vocis ,dci' etymologia, quae exstat in fragmento quodam Latino (III, 1125 C), Platonem secutus esse videtur, qui in Cratylo 397 D vocem derivat a verbo, quod est 96611. Gregorius l. c. tres affert etymologias, quarum prima Platonis est, altera vero grammatica, tertia a Christianis facta esse videtur: ...nomen deus actionem significat, a verbo enim I é e i v deductum est, vel a verbo J e û o 9 a i, quod cernat omnia (hanc praefert etymologiam, Cf. II, 121D 4 — 128B/C — 1108B 2: έχ τοῦ θεᾶσθαι θεὸς ὀτομάζεται); vel a verbo αίθειν, quod improbitatem exurat ac perdat." Simili modo Naz. II, 128 A: ,ή μέν . . . τοῦ θεοῦ (κλῆσις), κᾶν ἀπὸ τοῦ θέειν ἢ αἴθειν ήτυμολόγηται τοῖς περί ταῦτα χομψοῖς, τὸ ἀειχίνητον καὶ δαπανητικόν τῶν μοχθηρῶν Εξεων . . . λέγεται. Quartam etymologiam addit Basilius IV, 265 A 5: ,παρά . . τὸ τεθεικέναι τὰ πάντα ἢ θεᾶσθαι τὰ πάντα δ θεὸς δνομάζεται.

In incerto denique relinquendum est, unde Nyssenus illam Heracliti sumpserit sententiam, quam saepius exponit I, 165 A; III, 141 B— neminem bis in idem flumen intrare posse. III, 141 B 12 hanc imaginem ad flammam transferens: ,δὶς', inquit, ,κατὰ ταὐτὸν τῆς φλογὸς θίγοντα οὖχ ἔστι τῆς αὐτῆς τὸ δὶς ἄψασθαι... ἀλλ' ἀεὶ καινή τε καὶ πρόσφατὸς ἐστιν ἡ φλὸς πάντοτε γινομένη . . . καὶ οὐδέποτε ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ μένουσα.' Plato huius Heracliti sententiae mentionem facit in Crat. 402 A: ,καὶ ποταμοῦ ἑοῆ ἀπεικάζων (Ἡράκλειτος) τὰ ὄντα λέγει, ὡς ,δὶς ἐς τὸν αὐτὸν ποταμὸν οὐχ ἄν ἐμβαίης.'

De Nazianzeno Basilioque pauca addam. Nazianzenus III, 68 C Platonis affert imaginem quandam, qua σῶμα nominatur σῆμαπ Corpus l. c. dicit contemnendum esse . . ,καὶ λύοντα τὴν ψυχὴν τοῦ εἴτε σώματος, εἴτε σήματος, κατ' ἐκεῖνον (sc. Platonem, quem antea

laudaverat) εἰπεῖν ὅση δύναμις. (cf. Gottwald p. 12). Sed utrum Cratylum respiciat an, quod equidem malim, Gorgiam, quem sine dubio novit (cf. pag. 4), certe diiudicari nequit. Cf. Crat. 400 C: ,καὶ γὰρ σῆμά τινές μασιν αὐτὸ (σῶμα) εἶναι τῆς ψυχῆς et Gorg. 493 A: ,ἦκουσα ιῶν σοφῶν (ab Orphicis), ὡς νῦν ἡμεῖς τέθναμεν καὶ τὸ μὲν σῶμά ἐστιν ἡμῖν σῆμα. (Cf. Plot. IV, 8, 1; 3.

Denique haec Basilii verba conferas velim cum Cratyli: Bas. III, 217, C 12: ,τίς γάρ ἐστιν ἀρει ἡ, τυπτὸς καὶ ἡμέρας ἐν διαχύσει ψυχῆς φαιδρὸν καὶ γεγανώμετον διάγειν'; — et Crat. 419 C: ,χαρὰ δὲ τῆ διαχύσει . . . . τῆς ἑοῆς τῆς ψυχῆς . . . κεκλημένη.'

Sed utrum Basilius Nazianzenusque Cratylum legerint an non, ex operibus eorum non satis apparet.

Apud Nyssenum nihil praeterea inveni, quod ad alios Platonis referri posset dialogos. 1) Apparet igitur eum usum esse his sex Platonis dialogis: Phaedone, Phaedro, Convivio, Republica, Timaeo, Cratylo.

Neque apud Basilium certa exstant vestigia aliorum Platonis dialogrum exceptis Phaedone, Phaedro, Republica, Timaco, quibus antea eum usum esse demonstravi. Sed quamquam offendit, quod nullae praeterea apud Nyssenum Basiliumque inveniuntur Platonis sententiae ac rationes, tamen non solum fieri potest, ut alios quoque legerint dialogos, sed etiam de Basilio probari potest.

<sup>1)</sup> Unus exstat locus III, 48 A 6, qui cum Theaet. 173 E comparari potest. Nyssenus l. c. ait: ,ἐξέστι τῷ διανοία ὁμοῦ τε τον οὐρανον θεωρεῖν καὶ ἐπὶ τὰ πέρατα τοῦ κόσμου ταῖς πολυπραγμοσύναις ἐκτείνεσθαι καὶ οὐ διασπᾶται πρὸς τοσαύτη μήκη τὸ θεωρητικὸν τῆς ψυχῆς διατεινόμενον. (Sim. II, 41 C.) Quibuscum conf. sunt Theaet. verba 173 E: ,ἡ διάνοια . . πανταχῷ πέτεται κατὰ Πίνδαρον, τὰ τε γᾶς ὑπένερθε καὶ τὰ ἐπίπεδα γεωμετροῦσα, οὐρανοῦ τε ὕπερ ἀστρονομοῦπα, καὶ πᾶσαν πάντη φύσιν ἐρευνωμένη τῶν ὀντων ἐκάστου ὅλου εἰς τῶν έγγυς οὐδὲν συγκαθιεῖσα. 'Sed communis et frequens haec sententia fuisse videtur — cf. Hor. Carm. I, 28,5:, Aërias tentasse domos animoque rotundum percurrisse polum.'

In epist. enim 135 (IV, 512) de Platonis personarum disserentium usu disputans haec explicat: ,Πλάτων . . . τη έξουσία τοῦ λόγου όμοῦ μὲν τοῖς δόγμασι μάχεται, όμοῦ δὲ καὶ παρακωμφδεῖ τὰ πρόσωπα, Θρασυμάχου μὲν τὸ θρασὺ καὶ ἐταμὸν διαβάλλων (ad Reip. libr. I. alludit), Ἱππίου δὲ τὸ κοῦσον τῆς διανοίας καὶ χαῦνον (duos, qui ex Hippia sophista nominati sunt, respicit dialogos), Πρωταγόρου τὸ ἀλαξονικὸν καὶ ὑπέρογκον (in Protag.). Όπου δὲ ἀόριστα πρόσωπα ἐπεισάγει τοῖς διαλόγοις τῆς μὲν εὐκρινείας ἕνεκεν τῶν πραγμάτων κέχρηται τοῖς προσδιαλεγομένοις, οὐδὲν δὲ ἕιερον ἐκ τῶν προσώπων ἐπεισκυκλεῖ ταῖς ὑποθέσεσιν. ὅπερ ἐποίησεν ἐν τοῖς Νόμοις. Ét hanc Platonis consuetudinem recipiendam esse dicit in dialogis scribendis.

Quibus ex verbis, quamquam nullo praeterea loco ad illos dialogos Basilus alludere videtur, tamen apparet eum Platonis Leges, Protagoram duosque ex Hippia nominatos dialogos legisse, nam aliunde eum illas de Platonis personarum usu sententias sumpsisse verisimile non est.

Exstant praeterea nonnulla, quae congruunt inter Platonem Basiliumque. In sermone de leg. libr. gentilium III, 581 A 13 notam quandam de Danai filiis affert fabulam: ,τῶν ἐν Ἅιδου κολαζομένων οὐδὲν πάσχοντες ἀνεκτότερον, ἀτεχνῶς εἰς πῦρ ζαίνοντες, καὶ κοσκίνφ φέροντες ὕδωρ καὶ εἰς τετρημένον ἠντλοῦντες πίθον.

Ad eandem fabulam Plato bis alludit: Rep. 363 D: ,τοὺς ἀνοσίους . . . εἰς πηλόν τινα κοφύττουσιν ἐν Ἦτου καὶ κοσκίνφ ὕδωρ ἀναγκάζουσιν φέρειν, et in Gorg. 493 B: ,τῶν ἐν শιδου . . . οὖτοι ἀθλιώτατοι ᾶν εἶεν οἱ ἀμύητοι καὶ φοροῖεν εἰς τὸν τετρημένον πίθον ὕδωρ ἑτέρφ τοιούτφ τετρημένφ κοσκίνφ. Sed quamquam illae Gorgiae verba plane similia sunt illis Basilianis, tamen Basilium ad ea redire non puto. Nam fabula illa Platonis verbis expressa ad alios scriptores permanasse et proverbii loco usurpata esse videtur.

Sic Lucian. Tim. 18 ait: , ωστε ές τὸν τῶν Δαναΐδων πίθον ὑδοροφήσειεν μοι δοκῶ καὶ μάτην ἐπαντλήσειν, quibus in verbis illud , ἐπαντλήσειν congruit cum Basilii voce, ,ἀντλοῦντες.

Nec aliter res se habet hac in imagine: Bas. III, 365 A 14: ,ὧσπερ πλοίου τὰ πηδαλία τῆς διανοίας ύμῶν παραδόνται — Clitopho. 408 A: . . ,καθάπερ πλοίου παραδόντι τὰ πηδαλία τῆς διανοίας ἄλλω.

Alia affert Shear l. c. passim.

Ex Nazianzeno nonnulla quoque huc referri possunt, quae affert Gottwald p. 13 ,γυμυἢ τῆ κεραλῆ, (Phaedr. 243 B) — p. 12: ,ἐν προθύροις (Phileb. 64 B) aliaque.

Ceterum Nazianzenus praeter eos dialogos, quibus eum usum esse antea demonstravi (Phaedrum, Phaedonem, Convivium, Rempublicam, Timaeum) et Gorgiam legit dialogum (cf. p. 3 seq. et Gottwald. p. 8), et nonnulla apud eum cum Platonis sententiis e libris de legibus sumptis congruunt. I, 409 C 6 ait . . ,οὖτε . . τοῖς ἄλλοις ἀναρχίαν καὶ ἀταξίαν λυσιτελεσιέραν οἶδα τάξεως καὶ ἀρχῆς, οὖτε ἀνθρώποις. ἀλλὰ τούτοις καὶ πάντων οὐχ ῆκιστα ὅσω καὶ περὶ μειζόνων αὐτοῖς ὁ κίνδυνος. ' Quibus verbis Naz. imitatus esse videtur Platonis ex XII. de leg. libro verba, 942 C: ,μελετηιέον εὐθὶς ἐκ τῶν παίδων ἄρχειν τε ἄλλων, ἄρχεσθαί θ'ὑφ'ἐτέρων. τὴν δ'ἀναρχίαν ἐξαιρετέον ἐκ παντὸς τοῦ βίου ἀπάντων τῶν ἀνθρώπων τε καὶ τῶν ὑπ' ἀνθρώπους θηρίων.'

De aliis conf. Gottwald pag. 13.

Denique loco quodam III, 701 ad Charmidem dialogum alludere mihi videtur. Verba sunt haec: 700 v. 286 . . . . χαλὸν . . . Σωχράτους

τὸ ζῆν πενιχρῶς, τἆλλα δ'ώς ἀσχήμονα. οἱ Χαρμίδαι τε καὶ σκέπη τριβωνίων, ὑφ' οἶς τὰ θεὶα τοῖς νέοις ὁ γεννάδας

συνην... Scivisse igitur videtur Nazianzenus in Charmide Platonis nonnulla inesse, ex quibus Socratem παιδεραστίας purum non fuisse colligi poterat.

Eum autem, qui Charmidem vel ut Basilius Hippias dialogos dignos putabat, quos legeret, et alios Platonis dialogos legisse verisimile est, etsi certa eorum vestigia non exstant.

Unum denique afferam. Nazianzenus permultis locis ex vita Platonis nonnulla affert, quibus eum cavilletur. (Cf. III, 703 v. 313 seq: I 568B 11; I, 596 A 3; III, 811 v. 306 seq.) Neque Basilius neque Nyssenus tali modo philosophos carpunt, Nazianzenus autem, ut erat rhetor, et aliis philosophis obtrectat, cum eorum irridet acta et facta.

Attamen non solum Nyssenum Basiliumque sed etiam Nazianzenum permulta Platoni debere exposuimus. Nulla contra nobis visa sunt (excepto uno Nazianzeni loco cf. p. 11), quae ad ipsos redirent Platonicos, quorum ne nominum quidem mentionem habent. Quae res non fortuito facta esse potest, sed contendisse mihi videntur episcopi illi, ne Platonicorum adversariorum uterentur rationibus. Sed cum fieri non posset, quin cuiusquam philosophi rationes in dogmatis probandis sequerentur, Platonis utebantur sententiis, quia minime abhorrebant a Christianorum doctrinis. Platonem autem eo magis sequebantur, quod etiam alii qui antea fuerant patres huius rationes cum suis coniunxerant sententiis, nec minus, quod ipsi Platonici eum secuti erant. enim magna parte earundem rationum atque adversarii utentes dogmata sua probare potuerunt sententiis, quas illi ipsi comprobaverant.

Sed in ipsis quoque Platonicorum disciplinis atque sententiis inesse videtur, cur ab episcopis omissa sint. Platonici enim nullam partem philosophiae exponunt, nisi eam, quae est de rebus divinis iisque, quae sensibus non percipiuntur. Eae autem doctrinae, quae de rerum natura, de psychologia, de dialectica et morali

philosophiae parte sunt, omnino fere non tangunt. Quo factum est, ut ii, qui diligentius has res cognoscere volebant, ad eos redirent philosophos, qui de his rebus accuratius rettulerunt.

Accedit vero, quod magna pars illarum quas exponunt rationum non solum non ipsorum est Platonicorum, sed etiam perquam obscure est explanata. Platonis contra et Philonis Judaei sententiae — nam et Philonem secuti sunt — multo magis apertae ad intellegendum et propriores erant Christianorum doctrinis.

Denique eos dictionis quadam elegantia adductos ad Platonem ipsum magistrum, ut ita dicam, rediisse apparet ex locis compluribus, quibus Platonis laudant καλλιφωνίαν et εὐγλωττίαν — cf. Nyss. II, 1045 D; II, 813 C — Bas. IV, 1092 C 10 et maxime IV, 572, ep. 135 (cf. pag. 68). Naz. III, 1188 v. 305. — Adhuc autem illa Nazianzeni de Platonis dictione vigent verba (III, 684 v. 43):

. . . ,Πλάτωνος γλώσσαν, ή μελισταγής ἔστι τε καὶ νομίζετ' άνθρώπων γένει.

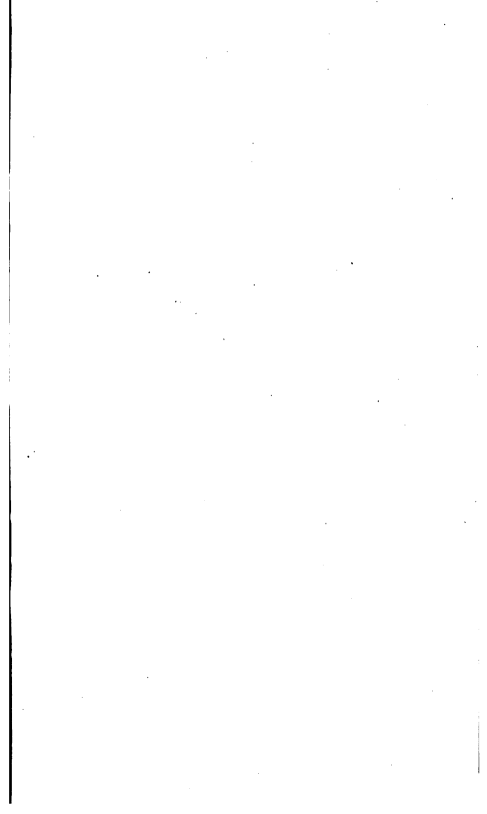
## Vita.

Natus sum Carolus Gronau a. d. III. Non. Sept. a. MDCCCLXXXV in vico Brunsvicensi, cui nomen est Trautenstein, patre Carolo, matre Martha e gente Reimers. Fidei addictus sum evangelicae.

Litterarum fundamentis a patre positis gymnasium frequentavi Guilelmeum Brunsvicense, cui praeerat litterarum optimus fautor Dauber. Cuius et aliorum egregiorum virorum, imprimis Francisci Hahne, disciplinis institutus vere anni MCMIV maturitatis testimonium adeptus sum. Primum Gottingae studiis veterum linguarum me dedi, deinde vere anni MCMV Tubingam me contuli, cuius universitatis per unum semestre fui sodalis. Gottingae deinde studia continuavi.

Docuerunt me viri doctissimi: Gundermann, Schmitt, Schwabe Tubingenses; Bonwetsch, Bousset, Knoke, Smend; Baumann, Goedeckemeyer; Leo, Pohlenz, Schwartz, Wackernagel Gottingenses. Proseminarii regii philologorum Gottingensium sodalis fui per duo semestria; seminarii Tubingensis per unum, Gottingensis per tria semestria, quorum per unum senior. Seminarii theologici sodalis fui per unum semestre moderante Smend, per alterum moderante Bonwetsch. Ut exercitationibus interessem philosophicis Baumann, grammaticis Wackernagel benigne concesserunt.

Quibus viris bene de me meritis iustas ac debitas ago gratias. Plurimum vero debeo cum Friderico Leo et Maximiliano Pohlenz, tum Eduardo Schwartz, qui hoc in opusculo conficiendo optime mihi consuluit.



| RETURN<br>TO | 202 Main Lib                                 | I DEPARTMENT                                    |
|--------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| LOAN PERIO   | DD 1 2                                       | 3                                               |
| 4            | 5                                            | 6                                               |
| RENEWALS AN  | S ARE 1-MONTH, 3-MONTH<br>ALL (415) 642-3405 | ADE 4 DAYS PRIOR TO DUE DATE.<br>S, AND 1-YEAR. |
| <del></del>  | <b>DUE AS STAM</b>                           | PED BELOW                                       |
| N 09 1988    |                                              |                                                 |
| AUTO DISC.18 |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |
|              |                                              |                                                 |

UNIVERSITY OF CALIFORNIA, BERKELEY /83 BERKELEY, CA 94720

FORM NO. DD6, 60m, 1/83

**O**s

**U.C. BERKELEY LIBRARIES** 



676627

UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY

